# اكحياة الطيبة في الدولة المهدوية



الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي باحث وأستاذ في الحوزة العلمية / النجف الأشرف

#### - البحث المحص البحث التحميد

يهدف البحث إلى ذكر نهاذج من مفردات الحياة الطيّبة في ظلّ دولة الإمام المهدي هما على مختلف الصعد الثقافية والسياسية والاقتصادية وغيرها، من خلال استعراض النصوص الروائية الواردة في هذا الصدد، والمروية عن أهل بيت العصمة هما، والواردة في بعض النصوص العامية كذلك.

وقد تناول ذلك في تمهيد في بيان الحياة الطيّبة في التراث الديني. ومبحثين، تناول المبحث الأوّل المبادئ العامة لحكومة الإمام المهدي عجل الله فرجه. من خلال استعراض الأحاديث المبينة لتلك الأسس والمبادئ، التي تمثّل منطلقات الدولة المهدوية وبناها العلمية والعملية التحتية، مثل العمل بكتاب الله تعالى وسُنة المعصومين إلى القضاء والتطبيق العادل لأحكام الإسلام. وعالمية الحكومة، والبحث الثاني: سلّط الضوء على مفردات الحياة الطيّبة في ظل الدولة المهدوية.

ويخلص البحث إلى أنّ ما سيأتي به الإمام المهدي السيمثّل حلم الأنبياء والمرسلين بالتطبيق الكامل الشامل للدين الإلهي، وبطريقة غير مسبوقة النظير، حتى أنّ الناظر في النصوص الواردة فيها يُخيل إليه أنّه يعيش في جنةٍ لكن على الأرض.

مصطلحات البحث والكلمات المفتاحية (الحياة/ الطيبة/ الدولة المهدوية):

#### ١ - الحياة:

تُطلق الحياة ويُراد منها معانٍ عديدة (١)، من قبيل النمو في حياة النبات، والإحساس في الحيوان، والإدراك في الإنسان، وتختلف مراتبها باختلاف الموجود الذي يتصف بها، فهي ذات مراتب طوليّة مشككة، وتتكامل بتكامل الموجود الذي يتّصف بها، فالحياة في الحيوان أكمل منها في الخيوان، وفي الخالق أكمل منها من المخلوق، على أنّ علم الكلام أثبت أنّ الحياة في الخالق (جلّ وعلا) حياةٌ مطلقةٌ لا متناهية، وبالذات لا بالغير، والتفاصيل في ذلك العلم.

وتطلق الحياة بإطلاقاتٍ مجازيةٍ أخرى، من قبيل: الراحة، فإنّ من يعيش مرتاحًا يُقال عنه حيٌّ مجازًا، وقد يكون الإنسان متصفًا بالحياة الحيوانية (النمو الإحساس)، بل



والإنسانية (الإدراك)، إلّا أنّه لعدم راحته يكون هو والميت سواء، وفي هذا المعنى قيل: ليس من مات فاستراح بميت \* \* إنَّما الميت ميَّثُ الأحياءِ

وتطلق أيضًا على الحضارات التي تقوم على وفق نظريات يُعمل بها في الواقع، بمعنى أنَّ أيّ حضارةٍ لا بدّ أنْ يكون عندها نظريات معينة، فإذا ما طُبّقت تلك النظريات على أرض الواقع، والتزم بها أتباع تلك الحضارة، وأخذت بالنمو والتوسّع وتسويق نفسها من خلال أتباعها ومن خلال نظرياتها ذات الأثر الإيجابي على أرض الواقع، كانت تلك الحضارة حيّة، وإلّا، فهي حضارةٌ ميّتة، ذات بضاعة كاسدة.

والمقصود من الحياة في هذا البحث هو هذا المعنى الأخير، فهي حياة حضارة تطرح نظريات، يُعمل بها على أرض الواقع، وتأخذ بالنمو والتوسع حتى لا تبقى أرضٌ إلَّا وينادي فيها بلا إله إلَّا الله، وسيدخل العدل بيوت الأرض بلا استثناء.

وفي ذلك روي عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله ( الله الله عَنْ يَقُولُ - في سياق حديثه عن قيام الإمام المهدي الله عن الله عن قيام الإمام المهدي الله عن الله عن أيُّوتِهم كَمَا يَدْخُلُ الْحُرُّ وَالْقُرُّ (٢)" (٣).

وفي رواية أبي جعفر الله: ولا تبقى أرضٌ إلّا نُودي فيها بشهادة أنْ لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنّ محمدًا رسول الله، وهو قوله: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ (١) ﴿ وَكُرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ (١) ﴿ (٥).

قال الراغب الأصفهاني: أصل الطَّيِّب: ما تستلذّه الحواسّ، وما تستلذّه النّفس، والطَّعامُ الطُّيِّبُ في الشّرع: ما كان متناولًا من حيث ما يجوز، ومن المكان الَّذي يجوز فإنّه متى كان كذلك كان طَيِّبًا عاجلًا وآجلًا لا يستوخم، وإلَّا فإنَّه - وإنْ كان طَيِّبًا عاجلًا - لم يَطِبْ آجلًا... والطّيِّبُ من الإنسان: من تعرّى من نجاسة الجهل والفسق وقبائح الأعمال، وتحلّى بالعلم والإيمان ومحاسن الأعمال...(٢).

فالمقصود من الطيّبة في البحث: الحياة التي تنعكس إيجابًا على الأفراد، بحيث تخلو من المكدّرات، فلا يكون هناك إلّا ما تستلذّ به النفس، وما تطمح له العين، وما ينعكس



٢ - الطسة:

بالأخلاق الفاضلة والعلم النظري والسلوك العملي المطابق له على الإنسان.

#### ٣- الدولة المهدوية:

بعيدًا عن الاصطلاحات التي ذُكرت للدولة، وأنواعها، وأركانها، وبعيدًا عن تعقيدات التعريفات، فإنّ المقصود من الدولة المهدوية هنا هو الآتي:

أ- الزمن الذي تنتهي فيه الغيبة الكبرى للإمام المهدي الله ويظهر بشخصيته الحقيقية للعلن.

ب- انتهاء حكم غير أهل البيت الله وعدم تسنمهم أي منصب سياسي في حكومة العالم، وما يلازمه من انتهاء الحروب العلنية ضد الإمام المهدي الله المهدي

د- أنّ القانون التشريعي الرسمي هو القانون التشريعي الإسلامي، وتحت رعاية الإمام المهدي الله المائة المهدي الله المائة العصمة تجنبه الخطأ مطلقًا، وبها زوّده الله تعالى من علم لدني يكشف له الواقع، وبها يحيط به من أصحاب وأنصار مخلصين تمام الإخلاص.

وحينها، سيبدأ الإمام الملا بتطبيق النظام الذي أشار القرآن الكريم إلى نتيجته الدنيوية حينها قال على: ﴿ وَأَنْ لَوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَقًا ﴾ (^).

#### فتحصل:

أنّ المقصود من البحث هي الإشارة إلى التطور الحضاري للدولة العالمية التي يحكمها الإمام المهدي ، وتفجيره الطاقات بها يصبّ في تذليل الصعوبات في الدنيا، وفتح منافذ الرفاهية على أعلى مستوياتها، الأمر الذي يُخيّل لقارئ الروايات أنّ الناس يعيشون في الجنة، إلا أنّها جنة أرضية، على جميع المستويات الثقافية والاقتصادية والأمنية وغيرها.



## تمهيد: الحياة الطيّبة في التراث الديني:

أشار القرآن الكريم في آيةٍ واحدةٍ من آياته الكريمة، إلى أنّ الحياة الطيّبة تكون لمن آمن وعمل صالحًا، فقال عزّ من قائل: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَةُ وَعمل صالحًا، فقال عزّ من قائل: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِينَةُ حَيَاةً طيّبة وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (٩).

وقد تعددت المعاني في المقصود من هذه الحياة الطيّبة، ونذكر منها الآتي:

المعنى الأول: أنّ الحياة الطيّبة هي القناعة:

المعنى الثاني: أنها الحصول على ما يُحب الإنسان، بشرط أن لا يكون عن طريق ما يكره الله تعالى:

وهو مفاد ما جاء في دعاء الإمام زين العابدين الله: "فَأَحْيِنِي حَيَاةً طيّبة تَنْتَظِمُ بِمَا أُرِيدُ، وتَبْلُغُ مَا أُحِبُّ مِنْ حَيْثُ لَا آتِي مَا تَكْرَه، ولَا أَرْتَكِبُ مَا نَهَيْتَ عَنْه" (١١).

المعنى الثالث: أنَّها حياة السرور والكرامة وتمام العيش:

وهو المستفاد من دعاء الإمام زين العابدين الله واجعلني ممّن أطلت عمره، وحسّنت عمله، وأمّمت عليه نعمتك، ورضيت عنه، وأحييته حياةً طيّبةً في أدوم السرور وأسبغ الكرامة، وأتم العيش (١٢).

ويجمع هذه المعاني أنّ الحياة الطيّبة هي الحياة التي تقوم وفق طاعة الله تعالى، المتمثلة بالقناعة بالرزق، وهذه القناعة لا تنافي طلب الحلال، وإنْ كان بالحصول على كل ما يحب الإنسان، فالمهم أنْ يكون الطلب بالحلال، وأنْ تكون الحياة كريمة.

ويبدو أنّ المقصود من الحياة الطيّبة - وفق سياق الآية الكريمة - هي الحياة التي تكون نتيجة للالتزام بالإيان والعمل الصالح، فيقال: "الحياة الطيّبة في هذه الدنيا هي النتاج الطبيعي للعمل الصالح النابع من الإيان، أي أن المجتمع البشري سيعيش حينها حياة هادئة مطمئنة ملؤها الرفاه والسلم والمحبة والتعاون، بل وكل ما يرتبط بالمجتمع من المفاهيم الإنسانية، وفي أمان من الآلام الناتجة عن الاستكبار والظلم والطغيان وعبادة



الأهواء والأنانية التي تملأ الدنيا ظلامًا وظلامات" (١٣).

وهذا هو المعنى المقصود في محل البحث، فإنّ النصوص واضحة في أنّ الإمام المهدي الله وبعد أن يبسط نفوذه على كلّ ربوع الأرض، سيتوجّه الناس إلى عبادة الله تعالى والعمل الصالح، بحيث تكون الصبغة العامة لهم هي ذلك، ومن ثم، فإنّ القرآن الكريم وبحسب آية الاستقامة المتقدمة، وعد بأنّ الأثر التكويني للالتزام بالقانون الإلهي هو توفير أنواع النعم وصنوف الرفاهية في الحياة، الأمر الذي كُنّى عنه في الآية بأنّ الله تعالى يُسقى الناس ماءً غدقًا.

وسنعرف أهم المفردات في تلك الحياة الطيّبة من خلال البحث إنْ شاء الله.

ومنه يُعلم: أنّ المقصود من الآية هي الحياة الطيّبة في الدنيا، وهذا لا يمنع من وجود حياة طيّبة في الآخرة كما هو واضح، فما فُسّرت به الآية من كون المقصود منها هي الحياة بعد الموت صحيح إذا كان على نحو التطبيق وذكر مصداق غير حصري، أما لو قُصد حصر التفسير بها فقد عرفت عدم سلامته، وأنّ سياق الآية والنصوص الواردة واضحة في أنّ المؤمن الذي يعمل صالحًا يحصل على حياة طيّبة في الدنيا، وهذا البحث يريد بيان أنّ أهنأ الحياة الطيّبة في الدنيا تكون في زمن ظهور الإمام المهدي

# البحث الأول: المبادئ العامة لحكومة الإمام المهدي كله.

هناك مبادئ عامة حكتها النصوص الشريفة، وتقتضيها ضرورات الدين والمذهب، ستكون هي الأساسات العامة لدولة الظهور المبارك، ومن خلالها ينطلق الإمام الحجة التطبيق النظام الأكمل، ومن ثم توفير الرفاهية والحياة الطبّية للبشر.

## المبدأ الأول: العمل بكتاب الله تعالى وسنة المعصومين على:

لكلّ نظامٍ دستور يمثّل البنى التحتية والجذور الأساسية لكل تشريعاته وتفريعاتها، وأيّ تشريعٍ لا يرجع في تخومه إلى ذلك الدستور يُعدّ نخالفةً له، ولا يجب العمل به، بل تلزم معارضته والإطاحة به، وهذا أمرٌ عقلائي في حدّ نفسه، وقد جرت سيرة الدول والأنظمة عليه.

الدولة المهدوية لها دستورها الخاص الذي تنبع منه بقية التشريعات، ويتمثّل ذلك الدستور بمصدرين أساسيين، ترجع إليها بقية المصادر:



المصدر الأول: القرآن الكريم.

المصدر الثاني: سُنَّة النبي الأكرم سَيَّا والمعصومين الطاهرين، بها يشمل قولهم وفعلهم وتقرير هم.

أما مصدرية القرآن الكريم فلا كلام فيها وفي كونه مصدرًا بالمطلق، وإنْ كان هناك نقاشٌ فليس في أصل صدروه ولا في مصدريته، ولا في حجية نصوصه، إنَّما الكلام - لو كان - في حجية ظواهره لغير المعصومين على، حيث ذهب بعض - وهو ما نُسب إلى الإخباريين - إلى أنَّ ذلك مختص بالمعصومين ﷺ، وأنَّ الحجة علينا هو النصِّ فقط، على أنَّ هذا المبنى نوقش في محله في علم أصول الفقه، وأثبت العلماء أنّ ظواهره كنصوصه حجّةٌ علينا، نعم، وفق شروط وضوابط خاصّة ذُكرت هناك.

وأما مصدرية السُنّة، فلا إشكال ولا ريب في حجيّة سُنّة النبيّ الأكرم عَيَّا الله بالمطلق، وهو مبنى على عصمة النبى الأكرم عَيالًا التي نصّ عليها القرآن الكريم في أكثر من آية، ومنها قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْمُوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ (١٤)، فضلًا عن الأمر الصريح بطاعته عَلَّه بالمطلق، قال عز من قائل: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾. (١٥)

نعم، العامة ذهبوا إلى عدم عصمته عليه بالمطلق، وهو بحث تم تفصيله في علم الكلام.

وأما سُنَّة المعصومين على، فهي حجة وبالمطلق عند أتباع المذهب الحق، وهم في ذلك يستندون إلى أدلةٍ مستفيضة، بل بعضها قرآنية، ويكفى أنّ الرسول عَيَّا أمر بالرجوع إليهم على حدّ الرجوع إلى القرآن الكريم في حديث الثقلين المتواتر لدى الفريقين.

فحجيّة السُّنّة مذا المعنى ممّا لا خلاف فيه بين أبناء المذهب الحق.

وقـد دلّـت النصـوص عـلى أنَّ دولـة الإمـام المهـدي ﷺ تسـتند في تشريعاتهـا إلى هذيـن المصدرين، على أنَّ الإمام المهدي ﷺ كما هـ و واضح آخـ ر الأئمـة المعصومين ﷺ، فهـ و بنفسه يمثل مصدر التشريع.

عَنْ أَهْمَدَ بْنِ عُمَرَ قَالَ أَبُو جَعْفَرِ اللَّهِ وَأَتَاه رَجُلٌ فَقَالَ لَه: إِنَّكُمْ أَهْلُ بَيْتِ رَحْمَةٍ اخْتَصَّكُمُ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى بِهَا فَقَالَ اللهِ لَه: "كَذَلِكَ نَحْنُ والْحَمْدُ الله، لَا نُدْخِلُ أَحَدًا فِي



ضَلَالَةٍ ولَا نُخْرِجُه مِنْ هُدًى، إِنَّ الدُّنْيَا لَا تَذْهَبُ حَتَّى يَبْعَثَ اللهُ عَزَّ وجَلَّ رَجُلًا مِنَّا أَهْلَ اللهِ عَلَى اللهُ عَزَّ وجَلَّ رَجُلًا مِنَّا أَهْلَ اللهِ المُلْمُ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ الله

وفي ما يتعلق بإحياء سنة النبي الأكرم عَنْ مِنْ هِشَام بْنِ سَالِم، عَنْ وُلْدِي اسْمُهُ اسْمِي، بْنِ مُحَمَّدِ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ إِلَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَلَىٰ: "الْقَائِمُ مِنْ وُلْدِي اسْمُهُ اسْمِي، وَكُنْيَتُهُ كُنْيَتِي، وَشَهَائِلُهُ شَهَائِلِي، وَسُنَّتُهُ سُنَّتِي، يُقِيمُ النَّاسَ عَلَى مِلَّتِي وَشَرِيعَتِي، وَيَدْعُوهُمْ وَكُنْيَتُهُ كُنْيَتِي، وَشَهَائِلُهُ شَهَائِلِي، وَسُنَّتُهُ سُنَّتِي، يُقِيمُ النَّاسَ عَلَى مِلَّتِي وَشَرِيعَتِي، وَيَدْعُوهُمْ إِلَى كِتَابِ رَبِّي مِنْ، مَنْ أَطَاعَهُ فَقَدْ أَطَاعَتِي، وَمَنْ عَصَاهُ فَقَدْ عَصَانِي، وَمَنْ أَنْكَرَهُ فِي غَيْبِيهِ فِي اللهِ كَذَّبَنِي، وَمَنْ صَدَّقَهُ فَقَدْ صَدَّقَنِي، إِلَى الله أَشْكُو الْمُكَدِّبِينَ لِي فِي فَقَدْ أَنْكَرَنِي، وَمَنْ كَذَّبَنِي، وَمَنْ صَدَّقَهُ فَقَدْ صَدَّقَنِي، إِلَى الله أَشْكُو الْمُكَدِّبِينَ لِي فِي فَقَدْ أَنْكَرَنِي، وَمَنْ كَذَّبَنِي، وَمَنْ صَدَّقَهُ فَقَدْ صَدَّقَنِي، إِلَى الله أَشْكُو الْمُكُو الْمُكُولُ أَيْفِي فَعَدْ أَنْكَرَنِي، وَمَنْ كَذَّبَنِي فِي وَمَنْ طَرِيقَتِهِ، ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْ عَنْ طَرِيقَتِهِ، ﴿ وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْ كُولُ إِلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وفي حديث جامع يُبين فيه الإمام الصادق الله أن العمل بالإسلام ومصادره بمعنى الكلمة وكما يريده الله تعالى لا يكون إلا على يدي الإمام المهدي ، حيث روي أنه الله قال لبريد: "يَا بُرْيْدُ، لا والله، مَا بَقِيَتْ لله حُرْمَةٌ إِلَّا انْتُهِكَتْ، ولا عُمِلَ بِكِتَابِ الله ولا سُنَّة نَبِيّه لبريد: "يَا بُرْيْدُ، لا والله، مَا بَقِيَتْ لله حُرْمَةٌ إِلَّا انْتُهِكَتْ، ولا عُمِلَ بِكِتَابِ الله ولا سُنَّة نَبِيّه فِي هَذَا الْخَلْقِ حَدُّ مُنْذُ قَبَضَ اللهُ أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ صَلَواتُ الله وسَلامُه عَلَيْه، ولَا عُمِلَ بِشَيْءٍ مِنَ الحُقِّ إِلَى يَوْمِ النَّاسِ هَذَا"، ثُمَّ قَال اللهِ: "أَمَا والله لا تَذْهَبُ الأَيَّامُ وَاللَّيَالِي حَتَّى يُحْيِي اللهُ المُوتَى ويُمِيتَ الأَحْيَاء، ويَرُدَّ اللهُ الحُقَّ إِلَى أَهْلِه، ويُقِيمَ دِينَه الله الْذِي والله والله والله عَلَى اللهُ المُوتَى ويُمِيتَ الأَحْيَاء، ويَرُدَّ اللهُ الحُقَّ إِلَى أَهْلِه، ويُقِيمَ دِينَه الله والله والله عَلَى اللهُ المُوتَى ويُمِيتَ الأَحْيَاء، ويَرُدَّ اللهُ الحُقَّ إِلَى أَهْلِه، ويُقِيمَ دِينَه اللّذِي الْمَعْرُوا، فوالله مَا الحُقُ إِلَا فِي أَيْدِيكُمْ " (١١). المُعَلِق الله أَلْفَى: القضاء والتطبيق العادل لأحكام الإسلام.

لا تكون الشريعة ذات ثمرة من دون تطبيقٍ عادلٍ على الجميع، وفق مقتضيات المصالح والمفاسد العامة، والتي - حسب المفترض - يحددها الحاكم الأعلى للدولة ومن ينوب عنه ويقوم مقامه بتعيين منه، وفي الدولة المهدوية حيث إنّ الحاكم الأعلى هو الإمام المعصوم، وحيث إنّ من ينوب عنه هم أصحابه الخلّص، حينها سيكون التطبيق للشريعة على مستوى عالٍ من الشفافية، بحيث يضمن الأفراد عدم التعدي على حقوقهم وعدم سلبها، ووجود أذن صاغية لشكاواهم لو كانت.

وتتجلّى هذه العدالة بكون الإمام المهدي على معصومًا، فيكون قضاؤه حقًا لا باطل



معه، وهو ما عبّرت عنه بعض النصوص بأنه يحكم بحكم داود، من دون بينة، فقد روى عن أبي عبد الله الله الله أنَّه قال: "... المهدى يحكم بحكم داود و لا يريد بيِّنة "(١٩).

هذا، وقد حصل الاتفاق بين المذاهب الإسلامية كافة على أنَّ القاضي يجوز له أنْ يحكم بعلمه فيكون العمل بحكم داود ليس خارجًا عن الحكم الإسلامي وإنّم اهو نمطٌ خاصٌّ يدخل في ضمن صلاحيات القاضي.

إن مسألة حكم الحاكم بعلمه ليست خارجة عن الأطر العامة للقوانين الإسلامية، ونذكر في هذا المجال بعضًا من الكلمات:

قال السيِّد الخوئي (قدس سره): "كما أنَّ للحاكم أنْ يحكم بين المتخاصمين بالبيِّنة وبالإقرار وباليمين، كذلك له أنْ يحكم بينها بعلمه "(٢٠).

وهكذا عند العامَّة، حيث بني كثيرٌ منهم على صحَّة حكم القاضي بعلمه وعدم احتياجه إلى بيِّنة، بل إنَّه يجوز له مخالفة البيِّنة إذا علم الواقع، وننقل هنا بعض كلماتهم:

قال محيى الدين النووي: "... على الصحيح أنَّ القاضي يقضي بعلمه"، وقال: "... وإذا علم القاضي عدالة الشاهد أو فسقه عمل بعلمه في قبوله وردِّه ... "(١١).

وقال زكريا الأنصاري: "... ولا يقضى (أي القاضي) بخلاف علمه وإنْ قامت به بيِّنة، وإلَّا لكان قاطعًا ببطلان حكمه، والحكم بالباطل محرَّم..."(٢٢).

وهكذا يكون حكمه وفق ما يريده الله تبارك وتعالى بلا أدنى ريب، وهو ما عبرت عنه بعض النصوص بأنّه يقوم بالحق، فقد روى عن محمد بن عجلان، عن أبي عبد الله الله قال: "إذا قام القائم رضي دعا الناس إلى الإسلام جديدًا، وهداهم إلى أمر قد دثر فضلَّ عنه الجمهور، وإنها سمى القائم مهديًا لأنَّه يهدى إلى أمر قد ضلُّوا عنه، وسمى بالقائم لقيامه بالحق" (٢٣).

والمقصود هو قيامه بالحق المطلق، وعلى جميع المستويات، وبهذا الإطلاق اختلف الله عن قيام غيره بالحق، إذ ما من أحد يقوم بالحق إلَّا ويكون نسبيًا، في منطقة من الأرض دون غيرها، وفي مجموعة من الناس دون جميعهم، ولا يكون قيام بالحق المطلق وعلى جميع المستويات إلَّا عند ظهوره ره الله وقد أشارت بعض النصوص إلى أن الله تعالى سيقطع حجة



كل من يدّعي أنّه لو أمسك الحكم لعدل مثل عدالته و ميث روي عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ الله ، و قَالَ: "دَوْلَتُنَا آخِرُ الدُّولِ، وَلَنْ يَبْقَ أَهْلُ بَيْتٍ لَهُمْ دَوْلَةٌ إِلَّا مُلِّكُوا قَبْلَنَا، لِئَلَّا يَقُولُوا إِذَا رَأَوْا سِيرَةِ هَوُلُاءِ، وَهُو قَوْلُ الله: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الأعراف: سيرَتَنَا: إِذَا مُلِّكُنَا سِرْنَا مِثْلَ سِيرَةِ هَوُلُاءِ، وَهُو قَوْلُ الله: ﴿ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٨] "(٢٤). (٢٥)

وقد عبرت بعض النصوص عن ذلك الحق المطلق بتعبير آخر، مفاده أن ما سيأتي به يكون غير ما سبقه، فقد روي عَنْ أَبِي خَدِيجَةَ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اَلله اللهِ، قَالَ: "إِذَا قَامَ اَلْقَائِمُ عِيْ جَاءَ بِأَمْرٍ غَيْرِ الله اللهِ، قَالَ: "إِذَا قَامَ اَلْقَائِمُ عَيْرِ الله اللهِ، قَالَ: "إِذَا قَامَ اَلْقَائِمُ عَيْرِ الله اللهِ، قَالَ: "إِذَا قَامَ الْقَائِمُ عَيْرِ الله اللهِ، قَالَ: "إِذَا قَامَ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ومن ثَمّ سيكون حكمًا عادلًا يسري على الجميع مهما كانت درجة قربه منه ولله الأمر الذي حكته النصوص بألفاظ مختلفة، تحكي عن أنّه ولله لا يُجامل في الحق، فيُجريه على الجميع مهما كانت درجة قربه منه، ومن ثم إذا رأى الناس ذلك من الحاكم، لا شكّ في أمّم سيعملون على تطبيق القانون بحذافيره، خوفًا من أنْ تنالهم العدالة التي تقتضي معاقبة المخالف، لئلا يحدث التسيب والفوضي وعدم الالتزام بمقتضيات القانون.

وفي نصِّ آخر يُبين أنه الله سيأخذ سبعين رجلًا، يبدو من النص أمِّم ذوو جاه بين الناس، ولكنّهم يكذبون على الله تعالى وعلى رسوله عَلَيْ، وهم بهذه الصفة يكونون من أئمّة الضلال الذين وعدهم الله تعالى بالعذاب حينها قال عَنْ: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يُنْصَرُونَ. وَأَتْبَعْنَاهُمْ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ هُمْ مِنَ المُقْبُوحِينَ ﴾ (٢٧).

وهذا المعنى هو ما جاء فيها روي عَنْ مَالِكِ بْنِ ضَمْرَةَ، قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهِ: "يَا مَالِكَ بْنَ ضَمْرَةَ، كَيْفَ أَنْتَ إِذَا اخْتَلَفَتِ الشِّيعَةُ هَكَذَا - وَشَبَّكَ أَصَابِعَهُ وَأَدْخَلَ بَعْضَهَا فِي مَالِكَ بْنَ ضَمْرَةَ، كَيْفَ أَنْتَ إِذَا اخْتَلَفَتِ الشِّيعَةُ هَكَذَا - وَشَبَّكَ أَصَابِعَهُ وَأَدْخَلَ بَعْضَهَا فِي بَعْضٍ؟". فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، مَا عِنْدَ ذَلِكَ مِنْ خَيْرٍ؟ قَالَ اللهِ: "الْخَيْرُ كُلُّهُ عِنْدَ ذَلِكَ، يَا مَالِكُ عِنْدَ ذَلِكَ يَقُومُ قَائِمُنَا فَيُقَدِّمُ سَبْعِينَ رَجُلًا يَكُذِبُونَ عَلَى الله وَعَلَى رَسُولِهِ مَنْ أَهُمْ فَيَقُدُلُهُمْ، مَا عَنْدَ ذَلِكَ يَعْمَعُهُمُ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مَنْ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مَنْ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مَنْ اللهُ عَلَى الله وَعَلَى رَسُولِهِ مَنْ اللهُ عَلَى الله وَعَلَى رَسُولِهِ مَنْ اللهُ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى ا

فلاحظ أنّ الرواية تقول بأنّ الله تعالى يجمع أمرهم على أمرٍ واحدٍ بعد أنْ يقتل الإمام المهدي الله على أمر واحدٍ بعد أنْ يقتل الإمام المهدي الله أولئك السبعين، وهذا يؤكّد ما ذكرناه من أمّهم ممّن يجتمع الناس على رأيهم، أو ممّن يكون لهم تأثير على فئةٍ كبيرةٍ من الناس، بحيث يكون قتلهم عاملًا من عوامل وحدة الناس على الحق.



وعلى كلُّ حال، فقيامه على بالحق، وتطبيقه العادل لقانون السياء، هو ممَّا اتفقت عليه كلمة العامة والخاصة؛ ولذا تجد أنَّ وصفه بأنَّه (يملأ الأرض قسطًا وعدلًا بعدما ملئت ظلمًا وجورًا) ممّا ورد عند جميع من ذكره، بل هو وصف يتبادر مع ذكره الله.

المبدأ الثالث: حكومة عالمية.

تختلف توجهات الدول باختلاف توجهاتها الداخلية والخارجية، ولا ريب أنَّ وجود دول أخرى إلى جنبها يفرض عليها تصر فات معينة، كالتنافس معها، ومحاولة حماية نفسها من تدخلاتها، وقد تعمل الدولة على نقل المشاكل إلى خارج أراضيها بإلقائها إلى أراضي دول أخرى، وغيرها من الإشكاليات التي تحدث جرّاء وجود دول متعددة، والواقع خير

أمَّا إذا كانت الدولة واحدةً على الأرض، بنحو تنعدم معها الدول الأخرى، وتدخل جميع أقاليم الأرض تحت لوائها هي فقط، حينها سيكون توجه الدولة ونظرها إلى تنظيم أمورها الداخلية فحسب، إذ الفرض أنّه لا توجد دولة أخرى تنافسها.

من جهة أخرى فإنّ إدارة دولة بهذه الضخامة لا تُتاح لأيّ إنسانٍ إلَّا إذا كان ذا مواصفات استثنائية، بحيث يتمكن من ضبط الأمور وإدارة المشاريع وتطبيق الدستور على جميع مناطق نفوذه، خصوصًا إنَّه يهدف إلى التطبيق العادل الذي يشمل الجميع، والذي ينعدم معه الظلم بأقل صوره، فإنّه قد يكون ضربًا من الخيال بالقياس إلى ما نجده في صفات البشر العاديين.

إلا إنَّ مثل هذا الخيال يُصبح واقعًا حقيقيًا إذا كان قائد الدولة رجلًا إلهيًا بمواصفاتٍ غيبيةٍ ضخمة، تتمثل بالنصّ الإلهي على تعيينه واختياره، وبالعلم اللدني، وبالعصمة، وما يتفرع عن هذه الصفات من الولاية التكوينية، وكل هذه المواصفات قد أثبتها علم الكلام بها لا يبقى معه محل للريب لمن تفكر وتأمل فيها.

أضف إليه، تواجدُ قادة أفذاذ مخلصين معه، كما ورد في النصوص.

ومن هنا، فقد نصت الروايات على أن دولة الإمام المهدي را هي دولة عالمية، بمعنى أنَّها الدولة الوحيدة التي سيكون حكم الأرض - كل الأرض - بيدها، وسيهدف الإمام



المهدي الله الله والمع لواء دولته على كلّ ربوع الكرة الأرضية، وما يستلزمه ذلك من عمل جادِّ لتطبيق الدستور العادل فيها، ومن ثم سيعيش جميع البشر عدالته وقسطه، الأمر الذي سيمثل مدخلًا من مداخل السعادة والحياة الطيّبة لكل البشر بلا تمايز عنصري أو عرقي أو مذهبي، فكل الناس على دينٍ واحد، وكلّهم على مذهبٍ واحد، وتحت قيادةٍ واحدة.

والنصوص الدالة على عالمية الدولة المهدوية عديدة، ومنها الروايات التي ذكرت تأويل آية التمكين الإلهي في الأرض بهم الله وحيث إنّ الألف واللام في كلمة (الأرض) جنسية، فتدلّ على العموم، ممّا يعني أنّ المقصود عموم الأرض لا بقعة خاصة فيها.

ومن ذلك ما روي عن أبي الجارود، عن أبي جعفر الله في قوله عزّ وجلّ: ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَنّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلاةَ وآتَوُا الزّكاةَ وأَمَرُوا بِالمُعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ الْمُنْكِرِ ولله عاقبةُ الأُمُورِ ﴾ (٢٩). قال: "هذه [ الآية ] لآل محمّد. المهديّ وأصحابه، يملّكهم الله مشارق الأرض ومغاربها، ويظهر الدّين، ويميت الله عزّ وجلّ به وبأصحابه البدع والباطل، كها أمات السّفهة الحقّ، حتّى لا يُرى أثر من الظّلم، ويَأْمُرُونَ بِالمُعْرُوفِ، ويَنْهَوْنَ عَنِ المُنْكَرِ. ﴿وللهِ عاقِبَةُ الأُمُورِ ﴾ "(٣).

وممّا يدلّ على ذلك أيضًا ما روي عن أبان بن تغلب عن أبي جعفر محمد بن علي الله في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّكَةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ وَأَمَرُوا بِالمُعْرُوفِ وَهَا عَن الْمُنْكَرِ ولله عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ (٣١)، قال الله: "فينا والله، نزلت هذه الآية" (٣٢).

وعلى هذا المنوال الروايات المتواترة من الفريقين في أنّه الله يملأ الأرض قسطًا وعدلًا بالتقريب المتقدم نفسه، ومن روايات العامة في هذا المعنى ما رواه القندوزي في ينابيعه بسنده عن ابن عباس قال: قال رسول الله عليًا: "إنّ عليًا إمام أمتي من بعدي، ومن ولده القائم المنتظر الذي إذا ظهر يملأ الأرض عدلًا وقسطًا كما ملئت جورًا وظلمًا... "(٣٣). والروايات في هذا المجال أكثر ممّا ذكرنا بكثير، نكتفي هذه النهاذج.

## مصير غير المسلمين في الدولة المهدوية:

أمّا ما هو مصير غير المسلمين أو من لا يعتقد بإمامته الله ، فهذا له بحث مستقل، ونشير إليه إشارةً سريعةً في هذا المجال:



لاريب في أنّ الخطوة الأولى التي سيقوم بها الله تجاههم هو العمل على هدايتهم، وذلك من خلال فتح باب النقاش العلمي معهم، والعمل على إقناعهم بالحق، وبهذا سيمهد الطريق لهداية قسم من أتباع الديانات والمذاهب الأخرى، وهو عمل عقلائي فضلًا عن كونه شرعيًا، وممّا يشير إلى قيامه بهذه الخطوة هو ما ورد من أنّه سيعمد إلى الجلوس مع أهل الديانات ويحاجهم بكتبهم التي يؤمنون بها، غايته أنه يملك النسخ غير المحرفة التي تثبت حقانيته وحقانية الدين الإسلامي، وفي ذلك روي عن الإمام الصادق الله أنّه قال: "... فإنّها شمّي المهدي؛ لأنّه يهدي لأمر خفي، يستخرجُ التوراة وسائر كُتُبِ الله من غارٍ بأنطاكية، فيحكمُ بينَ أهلِ التوراة بالتوراة ، وبينَ أهلِ الإنجيل، وبينَ أهلِ الزبورِ بالزبور، وبينَ أهلِ الفرقانِ بالفرقانِ بالإنجين أهرابي المؤرقة بالمؤرقة بال

هذا فضلًا عن إظهار بعض الكرامات والقدرات لديه ولدى أتباعه أمام الآخرين، علّه ينفع في هدايتهم، وهو أمرٌ يشير إلى تعدد الطرق التي يستعملها على من أجل هداية الناس مها كان توجههم، ومن ذلك ما روي من أنه هلى يرسل جنودًا إلى القسطنطينية (إسطنبول مها كان توجههم، ومن ذلك ما روي من أنه هلى يرسل جنودًا إلى القسطنطينية (إسطنبول حاليًا) يمشون على الماء، مما يُسبب في فتح المدينة سلمًا ومن دون قتال، فقد روي عن الإمام الباقر على قال: "إِذَا قَامَ الْقَائِمُ بَعَثَ فِي أَقَالِيمِ الْأَرْضِ فِي كُلِّ إِقْلِيمٍ رَجُلًا، يَقُولُ: عَهْدُكَ فِي كَفِّكَ، فَإِذَا وَرَدَ عَلَيْكَ أَمْرٌ لاَ تَفْهَمُهُ وَلَا تَعْرِفُ الْقَضَاءَ فِيهِ فَانْظُرْ إِلَى كَفِّكَ وَاعْمَلْ بِمَا فِيهَا". قَالَ: "وَيَبْعَثُ جُنْدًا إِلَى الْقُسْطَنْطِينِيَّة، فَإِذَا بَلَغُوا الْقَلِيمَ كَتَبُوا عَلَى أَقْدَامِهِمْ شَيْئًا وَمَشَوْا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَعَمَلُ بِمَا فِيهَا مَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَعَلَى الله عَلَى الله وَمُ يَمْشُونَ عَلَى الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى اله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله ع

أضف إلى هذا كلّه، نزول النبي عيسى الله وصلاته خلفه النصوص الخاصة والعامة، فإنّ له أثرًا في هداية جمع كبير من المسيحيين، حيث يرون نبيهم يأتم بالإمام المهدي ويدعو إليه، فقد روي عن رسول الله الأعظم يَهُ أنّه قال: "... المهدي الذي يملؤها قسطًا وعدلًا كما مُلِئَت جورًا وظلمًا، والذي بعثني بالحقّ نبيًّا، لولم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد، لطوّل الله ذلك اليوم، حتّى يخرج فيه ولدي المهدي، فينزل روح الله



عيسى بن مريم فيُصلي خلفه، وتشرق الأرض بنوره، ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب"(٢٦). أمّا إذا لم تنفع معهم هذه الطرق - وغيرها مما لم نذكره هنا أو لم يصل إلينا في النصوص - فيُحتمل أمران - تبعًا للنصوص في هذا المجال؛ إذ إنّها مختلفة - وهما:

## الأمر الأول:

أنْ يُسمح لهم بالبقاء على أديانهم ومذاهبهم، ويتعامل معهم معاملة أهل الجزية، فيبقون تحت ولاية الدولة المهدوية، ولكن لا يُسمح لهم بإظهار أي مظاهر مخالفة لنظام الدولة التشريعي، ولعلّ ممّا يدلُّ على ذلك ما روي عن رسولِ الله عَلَيَّة: "من أبغضنا أهلَ البيتِ بعثه اللهُ يهوديًا، قيل: يا رسولَ الله، وإنْ شهدَ الشهادتين؟ قالَ: نعم، إنّا احتجبَ بهاتين الكلمتينِ عن سفكِ دمه، أو يؤدي الجزية وهو صاغر، ثم قالَ: من أبغضنا أهلَ البيت بعثه اللهُ يهوديًا. قيل: وكيفَ يا رسولَ الله؟ قال: إنْ أدركَ الدجّالَ آمنَ به" (٧٣).

وقد أشارت بعض النصوص إلى أنّه يُخرجهم إلى مناطق خاصة بهم، ولعلّه لأجل ألّا يؤدي اختلاطهم بسائر المؤمنين بتشكيكهم أو اختلاط الحق عليهم، فقد روي عن سَلّامِ بُنِ المُسْتَنِيرِ قَالَ: "سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَرِ اللّهِ يُحَدِّثُ: إِذَا قَامَ القَائِمُ عَرَضَ الإِيهَانَ عَلَى كُلِّ نَاصِبٍ، فَإِنْ دَخَلَ فِيه بِحَقِيقَةٍ، وإِلّا ضَرَبَ عُنُقَه أَوْ يُؤدِّي الجِزْية (٢٦)، كَمَا يُؤدِّيها اليَوْمَ أَهْلُ الذِّمَّةِ، ويَشُدُّ عَلَى وَسَطِه الهِمْيَانَ، ويُخْرجُهُمْ مِنَ الأَمْصَارِ إِلَى السَّوَادِ" (٢٩).

## الأمر الثاني:

ألّا يسمح لأيّ أحدٍ إلّا بأنْ يعتنق الإسلام، ومذهب الحق؛ لأنّه بعد اكتهال الحجة، وإثبات الحق بالدليل القطعي، وإظهار الإمام المهدي الكرامات المتنوعة التي لا تُبقي لمعتذر عذرًا، فلا مجال للإنكار ولا للمخالفة، ومن يخالف يجري عليه حكم الشريعة المناسب.

فقد رويَ في شأنِ النبي عيسى الله ما يدلُّ على أنّه الله يحملُ الناسَ على الإسلامِ ولا يقبلُ منهم الجزية، فقد رويَ عن رسولِ الله عليه: "ويكونُ عيسى في أمّتي حكمًا عدلًا، وإمامًا مُقسطًا، ويدقُ الصليب (٢٠٠)، ويقتل الخنزير (٢١٠)، ويضع الجزية... "(٢١٠).

أي: يحملُ الناس على دينِ الإسلام، فلا يبقى ذِمّي تجري عليه الجزية (٢٦).



وقال العلّامة المجلسي (قدس سره) في ذيل هذه الرواية: وقوله (ويضع الجزية) معناه أنّه يضعها من أهل الكتاب، ويحملهم على الاسلام، فقد روى أبو هريرة، عن النبي عليه في نزول عيسى الله: "ويهلك في زمانه الملل كلّها إلا الإسلام، ويهلك الدجال، فيمكث في الأرض أربعين سنة، ثم يتوفى فيصلي عليه المسلمون... "(١٤٤).

وتخصيص النبي عيسى الله بالذكر لأجل تواتر النصوص بنزوله مع الإمام المهدي الله الله الله الله الله الله الله الحق.

وممّا يدلُّ أيضًا على أنّه و لا يقبلُ الجزية منهم هو ما روي عن أمير المؤمنين أنّه قال: "فإنَّ الله (تبارك وتعالى) لن يذهب بالدُنيا حتى يقوم مِنّا القائم، يقتلُ مُبغضينا، ولا يقبلُ الجزية، ويكسرُ الصليبَ والأصنام، ويضعُ الحرب أوزارها، ويدعو إلى أخذِ المالِ فيقسمه بالسوية، ويعدلُ في الرعية "(٥٠).

ومنه: ما روي عن أبي جعفر الباقر على: "ولا تبقى أرضٌ إلا نودي فيها شهادة أنْ لا إله الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمدًا رسولُ الله، وهو قوله: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالأَرضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ (٢٤) ، ولا يقبلُ صاحبُ هذا الأمر الجزية كما قبلَها رسولُ الله على وهو قولُ الله: ﴿وقاتِلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ للله ﴿ (٧٤) ، ويمن الله عنه الله عنه الله عنه وحتى يوحد الله ولا يُشرَك به شيئًا، وحتى تخرج العجوزُ الضعيفةُ من المشرقِ تُريدُ المغربَ ولا ينهاها أحد، ويخرجُ اللهُ من الأرضِ بذرها، وينزلُ من الساءِ قطرها... " (٨٤).

فهذه الرواياتُ واضحةٌ في أنَّ الإمامَ المهدي السيحملُ الجميعَ على أنْ يكونوا مسلمين، ولن يقبلَ منهم غيره، وذلك لكمالِ الحُجّةِ ووضوحِها عليهم، فلا يبقى أحدُّ معارضًا للإسلامِ إلّا المُعاند والمُلحد، وهو بلاريب سيكونُ مُحاربًا للإمامِ ومُعترضًا عليه، فلا سبيلَ له إلا الإسلام أو القتل.

## الجمعُ بينَ الروايات:

لاحظنا أنَّ الرواياتِ بعضَها يُشيرُ إلى قبولِ الإمامِ المهدي الجزية من أهلِ الكتاب، وبعضها يقولُ بأنّه لا يقبلُ الجزية ويحملهم على الإسلام رغمًا عنهم، فما وجهُ الجمعِ بينَ



هذه الروايات؟

الجواب:

يمكن ذكر وجهين:

الوجه الأول:

إنّه الله المجزية من غير النواصبِ ومن غيرِ الذين يقاتلونه، وأمّا النواصبُ ومن يرفعُ السلاحَ بوجهه الله فإنّه لن يقبلَ منه الجزية، وسوف يُقاتلهم أو يُسلمون.

ولعلَّ ممّا يُشيرُ إلى وجهِ الجمعِ هذا هو ما رويَ عن أبي بصير عن أبي عبدِ الله على قال: قال على في: "يا أبا محمد، كأنّي أرى نزولَ القائمِ في مسجدِ السهلةِ بأهله وعياله... قلت: في يكونُ من أهلِ الذمّةِ عنده؟

قال الله يُسالُهم كما سالمهم رسولُ الله يَك ويؤدون الجزية عن يدوهم صاغرون.

قلت: فمنْ نصبَ لكم العداوة؟

فقال الله الله قد أحل لنا أبا محمد، ما لمن خالفنا فيه في دولتنا من نصيب، إنَّ الله قد أحلَّ لنا دماءهم عند قيام قائمنا، فاليوم مُحرِّمٌ علينا وعليكم ذلك، فلا يغرنبك أحد، إذا قامَ قائمُنا انتقمَ لله ولرسولِه ولنا أجمعين" (٤٩).

## الوجه الثاني:

إنّه في أوائلِ زمانِه هلي يقبلُ الجزية، وبعدَ أنْ تستتبَّ له الأمورُ وتتضحَ الحُجّةُ ويبينَ الحتُّ بنحوِ القطع واليقين، فإنّه لا يقبلُ منهم إلا الإيهانَ أو القتل.

وإليه الإشارةُ من المازندراني في شرحه لروايةِ سلام بن المستنير المتقدمة، حيث قالَ في شرحها:

والمُرادُ بحقيقة الإيهان: الإيهانُ الخالص، وبالناصبِ: غير الإمامية من فرق الإسلام، وفي هذا الخبرِ دلالةٌ على أنّه هيلً الجزية منهم إنْ لم يؤمِنوا إيهانًا خالصًا، إلاّ أنّه ضعيفٌ، وعلى تقديرِ العملِ به، فلعلَّ الجمعَ بينه وبينَ ما رويَ من أنّه يضعُ الجزيةَ عندَ ظهوره أنّه يضعُها عن أهلِ الكتابِ - فإنّه حينتُذٍ بمنزلةِ الحربي- لا يرفعُ عنهم السيفَ حتى يؤمنوا أو يُقتلوا. واللهُ أعلم. (٥٠)



وعلى كلّ حال، فبعد الاعتقاد بعصمة الإمام المهدي الله لا يبقى شكٌ في أنّه يتعامل مع الجميع وفق مقتضيات الحق والمصلحة العامة، وبها يُرضي الباري (جلّ وعلا)، وبها يرجع بالسعادة إلى الجميع، ومن ثم تحقيق الحياة الطيّبة على الأرض.

## البحث الثاني: من مفردات الحياة الطبّبة في ظل الدولة المهدوية:

كل من يتابع التراث الديني في ما يتعلق بدولة العدل الإلهي، يجد أنّه قد خصّص قدرًا معتدًا به من النصوص لبيان ما سيكون في تلك الدولة، من خيراتٍ وبركاتٍ وراحة بال وحياة طيّبة، وهو أمر ليس بدعًا من طريقة الشريعة في تحفيز الأتباع على الالتزام بالدين وعلى العمل لأجل الوصول بالمجتمع إلى درجة من المقبولية لدى الخالق (جلّ وعلا)، ولذا نجد أنّ هناك كمّ كبيرًا من الآيات الكريمة قد نصّت على ما لا أذن سمعت ولا عين رأت ولا خطر على قلب بشر من النعيم في جنة الخلد، والآيات وإنْ ذكرت إلى جنب ذلك العذاب وما سيواجهه المذنبون من آلام ومخاطر، إلا أنّها لم تغفل أبدًا التركيز كثيرًا على ذكر النعيم المقيم، على مستوى نعيم البدن، وعلى مستوى نعيم الروح.

الأمر ذاته هو ما وجّهت النصوص الدينية مقدارًا مهمًا من اهتمامها نحوه فيما يتعلّق بدولة العدل الإلهي، ففي الوقت الذي ذكرت أنه المسيكون شديدًا مع المنحرفين بعد أنْ يفتح لهم باب التوبة، ويعمل على هدايتهم بمختف الطرق، وإنْ كانت هي طريقة (ألزموهم بها ألزموا به أنفسهم)؛ ولذلك يجلس مع أهل الديانات ليناقشهم بمحتوى كتبهم، كما ورد هذا المعنى في بيان تسميته بالمهدي، إذ روي عن جابر بن يزيد الجعفي، عن الإمام الباقر الما أنّه قال: "... فمن أطاعه فقد أطاع الله ومن عصاه فقد عصى الله، فإنّا المسمّي المهدي؛ لأنّه يهدي لأمرٍ خفي، يستخرج التوراة وسائر كتب الله من غار بأنطاكية، فيحكم بين أهل التوراة بالتوراة بالنورة، وبين أهل الإنجيل بالإنجيل، وبين أهل الزبور بالزبور، وبين أهل الفرقان بالفرقان بالفرقان..."(١٠٥).

أو كانت بمستوى إظهار الكرامات التي لا يمكن لغير المعصوم أنْ يأتي بها، كما ورد هذا المعنى في ما يفعله الإمام المهدي المعنى الحسني أمام جيشه الجرار، ففي رواية: "ويلحقه الحسنى في اثني عشر ألفًا، فيقول له: أنا أحتُّ منك بهذا الأمر، فيقول له: هات علامة،



هات دلالة، فيومع إلى الطير فيسقط على كتف، ويغرس القضيب الذي بيده فيخضر ويعشوشب، فيُسلِّم إليه الحسنى الجيش، ويكون الحسنى على مقدمته..."(٢٥٠).

على كلّ حال، فإنّ الإمام و الوقت الذي يكون شديدًا في هذا الجانب، فإنّه أيضًا سيعمل على أنْ يجعل الناس يعيشون حياةً مستقرةً مطمئنةً هادئةً دافئةً خاليةً من المشاكل والأمراض والفقر والجهل، حياة ملؤها العنفوان والطيب والرزق والعطاء والتعاون، هي - كها أسلفنا - جنة أرضية.

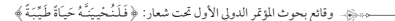
والمفردات التي تدل على هذه الحقيقة كثيرة جدًا، لكن سنختار بعض العنوانات المتعلقة بها، كنهاذج تحكيها بكل وضوح، ضمن المفردات الآتية:

المفردة الأولى: مكافحة الجبابرة وإماتة الظلم.

يقضُّ مضاجع كثيرٍ من الناس - اليوم وأمس - وجودُ المتسلّطين على رقابهم، أو على مصادر أرزاقهم، فالظلّمة - كانوا وما زالوا - يعملون على إشغال شعوبهم بها يجعلهم يفقدون التركيز على متابعة ظلم الظلمة، وبها يجعلهم منشغلين بتوفير ما يسدّ رمقهم، ولا يهمهم بعد ذلك من تسلط عليهم أو كيف تسلط عليهم، وشعار الظلمة في ذلك: (جوّع كلبك يتبعك)(٥٥)!

لقد اتبع الظلمة على طول خط التاريخ أساليب متنوعة لذلك، منها ما تقدم، ومنها التنظير إلى نظريات معينة وتسويقها على أنها هي الحق، والتي تكون نتيجتها ضرورة الرضوخ لحكم الظالم مهما كان، بل وتبرير ظلمه بمقولات تنسب إلى الدين، وعلى كلّ حال، فقد تعدّدت أساليب الظلمة في تبرير ظلمهم، وتمريره على الناس، وإرغامهم على القبول به، ولذا بقيت الأرض تئن من ظلمهم، وما زال عدد المظلومين في ازدياد، وما زالت القوى الكبرى تتحكم بمصائر الشعوب.

ذلك كلّه ليس أبديًا، وليس خالدًا، فإنّ الوعد الإلهي صرّح مذ بداية الإسلام ﴿كَتَبَ اللهُ لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ اللهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ (١٥٠). غايته أنّه يكون في الوقت المناسب حسب العلم والحكمة الإلهية، وهو ما يكون على يدي المنقذ الإمام المهدي ، والنصوص الدالة على ذلك كثيرة جدًا، ومنها النصوص المتواترة لدى الفريقين من أنّه يملأ الأرض





قسطًا وعدلًا بعدما ملئت ظلمًا وجورًا، ومنها النصوص الخاصة الدالة على ذلك ومنها ما روي عن حذيفة قال: سمعت رسول الله عني يقول: "إذا كان عند خروج القائم، ينادي مناد من السماء: أيّها الناس، قُطع عنكم مدة الجبارين، وولي الأمر خير أمة محمد عنه الحقوا بمكة... "(٥٠)

وواحدٌ من أفراد الظلمة والجبابرة ممن سيقضي عليهم الإمام المهدي هو الشيطان، إذ روي عن وهب بن جميع مولى إسحاق بن عهّار، قال: سألت أبا عبد الله الله عن قول إبليس: ﴿قالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ. قالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنْظَرِينَ. إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ المُعْلُومِ »، إبليس: ﴿قالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْم هو؟ قال: "يا وهب، أتحسب أنّه يوم يبعث الله فيه قال له وهب: بُعلت فداك، أيّ يوم هو؟ قال: "يا وهب، أتحسب أنّه يوم يبعث الله فيه الناس؟ إنّ الله أنظره إلى يوم يُبعَث فيه قائمنا، فإذا بعث الله قائمنا كان في مسجد الكوفة، وجاء إبليس حتّى يجثو بين يديه على ركبتيه، فيقول: يا ويله من هذا اليوم، فيأخذ بناصيته فيضرب عنقه، فذلك يوم الوقت المعلوم "(٢٥).

ويمكن أنْ يكون بمعنى القتل الحقيقي، ويمكن أنْ يكون بمعنى قتل الجذور التي يُحرِّكها إبليس في داخل الإنسان، فينتفي الحافز لاتباع خطواته. وهذا ما يُفسِّر لنا وصول المجتمع الإنساني عمومًا إلى مرحلة عالية من العبادة والإخلاص في العمل لله تعالى.

وصرحت بعض النصوص بأنّ الظلم سينعدم تمامًا زمن ظهوره على فقد روى القندوزي في ينابيعه في قوله تعالى في سورة الحج: ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَدُوا في ينابيعه في قوله تعالى في سورة الحج: ﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَّنَّاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَدُوا السَّلَاةَ وَأَمَرُوا بِالمُعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ المُنْكَرِ وَللهَ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴿ (٧٠) عن أبي الجارود عن الباقر الله قال: "هذه الآية نزلت في المهدي وأصحابه، يملّكُهم الله مشارق الأرض ومغاربها، ويُظهر الله جم الدين، حتى لا يُرى أثر من الظلم والبدع" (٥٠).

وعلى كلّ حال، فهذا الأمر من الوضوح بمكان، فلا نحتاج إلى الإطالة بذكر النصوص الدالة عليه.

## المفردة الثانية: عموم الأمن:

إنّ زوال الظلم والجبابرة، وهيمنة المعصوم على دفة الحكم، ووجود القادة والجنود المخلصين في دولته، يلازم تحقق مفهوم آخر، وهو الأمن، ووضع الشيء في موضعه، وعدم



أخذ شيء إلّا بحق، وعدم الخوف من أي ظالم.

العدل والأمن زمن الظهور سيشمل الجميع بـ الا استثناء، فأمن الطرق متوفر، وأمن المرأة على نفسها موجود، وهكذا في كلّ مناحى الحياة.

والأمر الثير للتعجب، أنّ الأمن الذي سيكون زمن الظهور لا يختص بالبشر، وإنّما يعم حتى الحيوانات، وهو ما ذكرته النصوص - الخاصة والعامة - بوضوح.

عن أميرِ المؤمنين الله أنّه قال: "...ولو قد قامَ قائمُنا لأنزلتِ السياءُ قطرها، ولأخرجتِ الأرضُ نباتها، ولذهبَ الشحناءُ من قلوبِ العباد، واصطلحتِ السباعُ والبهائمُ، حتى تمشي المرأةُ بينَ العراقِ إلى الشام لا تضعُ قدميها إلا على النبات، وعلى رأسِها زينتها (زنبيلها) لا يُهيجها سبعٌ ولا تخافه". (٥٩)

وعن ابن عباس في قوله (تعالى): ﴿لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ اللَّهْرِ كُونَ ﴾ (١٠) قال: "لا يكونُ ذلك حتى لا يبقى يهوديٌّ ولا نصرانيٌّ ولا صاحبُ ملَّةٍ إلا دخلَ في الإسلام، حتى أله أمنَ الشاةُ والذئبُ والبقرةُ والأسدُ والإنسانُ والحيةُ، وحتى لا تقرض فأرةٌ جرابًا... "(١١)

وفي سفرِ إشعيا جاء: "...إنَّمَا يَقْضِي بِعَدْلٍ لِلْمَسَاكِينِ، وَيَحَكُمُ بِالإِنْصَافِ لِبَائِسِي الأَرْضِ، وَيَحَكُمُ بِالإِنْصَافِ لِبَائِسِي الأَرْضِ، وَيَعَمَنْطَقُ وَيُعَاقِبُ الأَرْضَ بِقَضِيبِ فَمِهِ، وَيُمِيتُ المُنَافِقَ بِنَفْخَةِ شَفَتَيْهِ، لأَنَّهُ سَيَرْتَدِي الْبِرَّ، وَيَتَمَنْطَقُ بِالأَمَانَةِ، فَيَسْكُنُ الذِّنْبُ مَعَ الْحَمَلِ، وَيَرْبِضُ النِّمْرُ إِلَى جِوَارِ الجُندي، وَيَتَآلَفُ الْعِجْلُ وَالأَمَالَةِ، فَيَسْكُنُ الذِّنْ بُ مَعَ الْحَمَلِ، وَيَرْبِضُ النِّمْرُ إِلَى جِوَارِ الجُندي، وَيَتَآلَفُ الْعِجْلُ وَالأَمَانِ وَالأَسَدُ وَلاَنْهُمْ وَكُلُّ حَيَوانٍ مَعْلُوفٍ مَعًا، وَيَسُوقُهَا جَمِيعًا صَبِيٌ صَغِيرٌ، تَرْعَى الْبَقَرَةُ وَالدُّبُ مَعًا، وَيَسُوقُهَا جَمِيعًا صَبِيٌّ صَغِيرٌ، تَرْعَى الْبَقَرَةُ وَالدُّبُ مَعًا، وَيَسُوقُهَا جَمِيعًا صَبِيٌّ صَغِيرٌ، تَرْعَى الْبَقَرَةُ وَالدُّبُ مَعَا، وَيَسُوقُهَا جَمِيعًا صَبِيٌّ صَغِيرٌ، تَرْعَى الْبَقَرَةُ وَالدُّبُ مَعَا، وَيَسُوقُهَا جَمِيعًا صَبِيٌّ صَغِيرٌ، تَرْعَى الْبَقَرَةُ وَالدُّبُ مَعَا، وَيَسُوقُهَا جَمِيعًا صَبِيٍّ صَغِيرٌ، وَيَلْعَبُ الرَّضِيعُ فِي (أَمَانٍ) عِنْدَ وَيَرْبِضُ أَوْلاَدُهُمَا مُتَجَاوِرِينَ، وَيَأْكُلُ الأَسَدُ التَبْنَ كَالثَّوْرِ، وَيَلْعَبُ الرَّضِيعُ فِي (أَمَانٍ) عِنْدَ جُحْرِ الصِّلِّ، وَيَمُدُّ الفَطِيمُ يَدَهُ إِلَى وَكُرِ الأَفْعَى (فَلاَ يُصِيبُهُ سُوءٌ)..."(٢٢)

إنّ هذا المعنى (فيم المحنى المطلاح الحيوانات المفترسة مع فرائسها) في الوقت الذي يمكن أنْ يكون بالمعجزة، يُمكن حمله على تطور وسائل ترويضها، بحيث لا تتجاوز على بقية الحيوانات، وحقيقة الحال فيها عند الظهور تنكشف، أدركنا الله وإياكم به.

وعلى كلّ حال، فهذا أمرٌ من شأنه أنْ يضيف دفئًا للحياة وإحساسًا بالطمأنينة، وشعورًا بالرضا، مما يجعل منها لوحةً خضراء لا تجد فيها النفس إلا ما يسرّها.



#### المفردة الثالثة: تنمية العلم والثقافة:

لا تجد حضارةً تريد أنْ تتربع على عرش القلوب وكرسي الحكم ما لم تكن مستندةً إلى العلم والمعرفة، فالأمة لا تنمو مع الجهل، والحياة لا تستمر معه، إنَّما هو العلم، مصباح يكشف الظلمات، وبه تتطور الحياة، وهو أمرٌ بديهي وجداني، ومن ثم فإنَّ السعادة لا تكون مع الجهل، ولا مع التخلف، وأيّ حضارةٍ ترنو إلى إضفاء السعادة على حياة أتباعها لا بدّ لها من العلم والمعرفة، مشفوعةً بالعمل على وفق المناهج المعرفية المطروحة.

نعم، هذا لا يعنى الخلود لأيّ حضارةٍ قامت على العلم والمعرفة، ما لم يكن ذلك مصحوبًا بالإيان بالله تعالى، هكذا كانت سُنَّة الله تعالى في هذه الدنيا؛ ولذا ذكر القرآن الكريم حضاراتِ كبرةً طُمست وأهلكت؛ لأنّها لم تكن مؤمنةً بالله تعالى، كقوم عاد، وأصحاب الأيكة، وغيرهم، ولسنا في صدد بيان ذلك، إنَّم اهي إشارة سريعة.

وعلى كل حال، فإنّ الدولة المهدوية ليست دولةً متخلفة، ولا دولة تقف بالضد من العلم، بل إنّها دولة العلم، إلى جانب العمل، وهما - أعنى العلم والعمل- ركنا التطور ومركب الحضارة وسلم النجاح، والنصوص الدالة على هذه الحقيقة أكثر من أنْ تُحصى، إلّا أنّه سيركّز هنا على تبويبها منهجيًا حسب ما يسمح به البحث.

إِنَّ النصوص المستقبلية تحكى لنا تطورًا هائلًا في العلوم والمعارف، على وفق منهجيةٍ منطقيةٍ علميةٍ وغيبية، يترأس إدارتها الإمام المهدي را الله علمية وغيبية، يترأس إدارتها الإمام المهدي بالآتى:

# أولًا: ترؤس الإمام المهدى على عملية التطوير الذهني والمعرفي:

وتسنمه هذا الموقع من شأنه أنْ يأتي بأفضل الطرق في سبيل تحقيق ذلك؛ لأنَّه الإمام المعصوم، وصاحب العلم اللدني، فلا ريب في إتيانه بما هو الأفضل مطلقًا في تحقيق هذا الأمر. وفي ذلك روي عَنْ أَبِي جَعْفَر لللهِ قَالَ: "إِذَا قَامَ قَائِمُنَا وَضَعَ اللهُ يَدَه عَلَى رُؤُوس الْعِبَادِ، فَجَمَعَ بَهَا عُقُولَهُم، وكَمَلَتْ بِهِ أَحْلامُهُمْ" (٦٣).

هـذا التعبير واضح في أن الإمـام رسيكون عـلى رأس العمـل العلمـي والأخلاقـي في دولته المباركة، ومن ثُمّ سيعمل على جمع العقل وإكمال الأحلام والأفهام، بما سيمهد لنشر



العلم والمعرفة بطريقة لم يسبق لها نظير.

ترؤس الإمام على عملية التطوير الذهني، سيؤدي إلى الانفتاح العلمي الهائل الذي لم يسبق له نظير، بحيث يكون كلّ ما وصل إليه العلم إلى يومنا هذا - الذي نرى فيه قفزات مهولة وآخرها الذكاء الاصطناعي - جزءًا يسيرًا ممّا سيأتي به الله، وهو ما ورد صريحًا فيها روي عن أبي عبد الله الله أنه قال: "العلم سبعة وعشرون حرفًا، فجميع ما جاءت به الرسل حرفان، فلم يعرف الناس حتى اليوم غير الحرفين، فإذا قام القائم أخرج الخمسة والعشرين حرفًا، فبيها في الناس، وضم إليها الحرفين، حتى يبثها سبعة وعشرين حرفًا" (١٤٠٠) وهذا سيؤدي إلى الوصول بالعلم والمعرفة إلى غايتها وآخرها ونهايتها، فصحيح أنّ العلوم كثيرة جدًا، إلّا أنّ الإنسان لما كان متناهيًا، وله قدرات محدودة وقابليات لها سقف تنتهي والوصول بالمعلوم التي يتمكن من إدراكها أيضًا تكون محدودة بحدود تلك السُقف والقابليات، والوصول بالمعلوم والمعارف إلى غايتها القصوى المكنة للبشر لا يكون إلا على يدي الإمام المهدي أن العلم والمعرفة التي ستصل إليها البشرية زمن ظهوره هي أقصى وآخر محطة يمكن أنْ تحصل في الدنيا، وهو ما عبر عنه أمير المؤمنين الله فيها روي عنه الله عنه من أنّ الإمام المهدي الله عميل ما من علم إلّا وأنا أفتحه، وما من سرّ إلّا والقائم من عنه الله أنه قال لكميل بن زياد: "يا كميل ما من علم إلّا وأنا أفتحه، وما من سرّ إلّا والقائم من غنمه "(١٠).

وكلّ ذلك سيؤدي إلى الوصول بالمجتمع إلى الرقي العلمي، الأمر الذي عبّرت عنه بعض النصوص بإتيان الناس الحكمة، بنحو أنّ المعارف تصل مبلغًا يجعل المرأة تحكم بكتاب الله تعالى، وهذا التعبير يشير إلى نمو المعرفة - خصوصًا الدينية منها - لدى مختلف طبقات المجتمع، فقد روي عَنْ حُمْرَانَ بْنِ أَعْيَنَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ لللهِ أَنّهُ قَالَ: "... وَتُؤْتَوْنَ الجُكْمَةَ فِي زَمْانِهِ، حَتّى إِنَّ المَرْأَةُ لَتَقْضِي فِي بَيْتِهَا بِكِتَابِ الله تَعَالَى وَسُنَةٍ رَسُولِ الله عَنْهَ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ثانيًا: تطوّر الإدراك لدى المؤمنين:

يتطوّر الإدراك عند المؤمنين بنحو تكون عندهم القدرة على رؤية ما وراء المادة، وبيانه: نحن مقيّدون بعالم المادة وأحكامه، فلا نرى إلا بشروط، ولا نرى إلّا المادي، بل لا



نرى كلّ مادي، وإنّا نرى ما يُمكن للعينين أنْ تلتقطه؛ ولذلك احتجنا إلى المجاهر - على اختلافها - لرؤية الماديات الصغيرة والدقيقة.

نحن لا نرى إلّا الماديات؛ ولذا لا نتمكن من رؤية الملائكة، رغم تواجدها بيننا، خصوصًا في أوقات وأماكن العبادة، وبعيدًا عن تفصيل أسباب ذلك، فإنَّ القدر المتيقن منها هو أنّ مدارك عموم البشر لم تصل إلى مستوى خرق حجاب المادة وتجاوزه وصولًا إلى إدراك المعنويات والمجردات، رغم وجود القابليات على ذلك، إلا أنَّ هناك موانع عديدة تمنع من ذلك، منها الذنوب، ومنها عدم التوفر على الطرق المناسبة لتجاوز حدود المادة.

الرسل كانوا يرون الملائكة، وربها رآهم بعض الأولياء، ولا نريد ذكر الشواهد على ذلك؛ لأنّها ليست محل البحث، المهم أنْ نشير إلى بعض النصوص تصرح بأنّ مدارك المؤمنين سنتطور زمن الظهور المبارك، بحيث يتمكنون من التواصل المباشر مع الملائكة، وبحيث يصبحون بمقام يأمرون الملائكة في قضاء حوائجهم، ولا غرابة، فإنَّ إمامهم هـو المهدى راح الله عقولهم وأحلامهم.

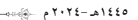
وتواجد الملائكة لخدمة المؤمنين لا شك في أنّه يدخل في سياق توفير الحياة الطيّبة للمؤمنين، وأيّ حياة!

إنَّها حيث تكون الملائكة مستعدةً لقضاء أي حاجة يريدها المؤمن.

رويَ عن أبي الحسن الرضا الله قال: "إذا قامَ القائم، يأمرُ اللهُ الملائكةَ بالسلام على المؤمنين، والجلوس معهم في مجالسهم، فإذا أرادَ واحدٌ حاجةً أرسلَ القائمَ من بعض الملائكةِ أَنْ يحمله، فيحمله الملكُ حتى يأتيَ القائم، فيقضى حاجته، ثم يرده. ومن المؤمنين من يسيرُ في السحاب، ومنهم من يطيرُ مع الملائكة، ومنهم من يمشي مع الملائكة مشيًا، ومنهم من يسبقُ الملائكة، ومنهم من تتحاكمُ الملائكةُ إليه، والمؤمنون أكرمُ على الله من الملائكة، ومنهم من يُصيِّرُه القائمُ قاضيًا بين مائةِ ألفٍ من الملائكة"(٧٧).

## ثالثًا: تطور الصناعات:

إنَّ عصب الحياة المدنية هي الصناعة، وتقديم ابتكارات جديدة مؤشر لنجاحها، وتسهيل عقبات الحياة من خلال الآلة أضحى اليوم هدفًا يسعى إليه الجميع، بحيث أصبح مقياس



الرقي والتقدم هو تقدم الصناعة وتنوع الابتكارات.

الدولة المهدوية لن تغفل هذا الجانب، وستقدم الصناعة أفضل ما يمكن تقديمه من أجل تسهيل حياة الناس والانتقال بها إلى حياة اليسر والنعمة والرفاهية، وهو أمر قد حكته النصوص بمختلف التعبيرات.

وقبل أنْ نذكر بعض النصوص نشير إلى قضيةٍ مهمةٍ في عموم مثل هذه الروايات، وهي: أنّ فهم تلك النصوص يمكن أنْ يكون على أحد نحوين:

الأول: الفهم الحرفي لها، وذلك بأنْ نحمل الألفاظ الواردة فيها على معانيها التي وضعت لها، من دون حملها على الكنايات أو المجاز وما ناظر هذه الأساليب البلاغية. وحينت في أمكن فهم معانيها بها يتلاءم مع القانون الطبيعي للحياة، أخذنا به، وإلا فنحملها على المعجزة.

الثاني: أنْ نفهم الكناية من تلك النصوص، وأنّ المقصود الجدّي للمعصوم حينها ذكر تلك الألفاظ هي الإشارة إلى التطور الصناعي الهائل، غايته أنّ الناس في زمن صدور النصّ لم يكن بوسعهم فهم التطور الهائل؛ ولذا استعمل المعصوم الألفاظ التي يفهمون معانيها، ولكنّه كان يقصد معاني متناسبةً مع التطور

وسيتبين معنى هذين النحويين عند عرض بعض النصوص في ذلك.

وعلى كلّ حال فالنصوص الدالة على تطور الصناعة وما يلحق بها كثيرة، نختار منها عنوانين:

الأول: ديمومة النور والضياء، بحيث يُستغنى عن ضوء الشمس.

يُمكن أنْ نفهم المعنى الحقيقي لألفاظ هذه الرواية، ويكون المعنى أنّ الله تعالى بقدرته التكوينية المطلقة، يذهب بالظلمة، ويُبقي النور مستمرًا، إلا أن الراجح هو حملها على معنى آخر متناسب مع التطور العلمي والصناعي، وهو: أنْ تتطور شبكات الكهرباء



-أو طاقة أخرى ستُكتشف في وقتها- بحيث تستمر الإضاءة ليلًا، بحيث يستغنى الناس عن الشمس؛ لأنَّ الإضاءة قوية ومستمرة، وتعبير الرواية بأنَّ العباد يستغنون عن ضوء الشمس لعله يؤيد هذا المعني.

## الثانى: تطوّر وسائل التواصل:

نشهد اليوم قفزات علمية هائلة في شبكات الاتصال والتواصل، إذ أضحى العالم كقرية صغيرة، يمكن أنْ تنزور وتطلع على أيّ جزء منها بنقرة على شاشة بين يديك، وما زال التسابق مستمرًا لتقديم ابتكارات جديدة في هذا الشأن.

النصوص تشير إلى تطوّر كبير في التواصل زمن الظهور، ما ورد فيها يُمكن فهمه بكلّ يسر بعد أنْ رأينا التطور العلمي الهائل في التواصل والاتصال؛ ولـذا لا يتعب الفكر كثيرًا في إمكان حملها على القانون الطبيعي لا الإعجاز الخارج عن قدرات البشر، نعم، هذا لا يعنى أنْ ما يأتي به الله مشابهٌ للموجود في عصرنا، وإنَّم الا شك في أنَّه سيكون أرقى بكثير، خصوصًا إذا تذكرنا رواية تقدم العلوم والإتيان بأجزاء العلم كلّها وبثّها بين الناس.

عن أبي عبدِ الله الله الله أنَّه قال: "إنَّ قائمَنا إذا قامَ مدَّ الله لشيعتِنا في أسماعِهم وأبصارِهم، حتى يكونَ بينهم وبينَ القائم بريد، يُكلِّمُهم ويسمعون وينظرون إليه وهو في مكانه" (١٩). فهذه الروايةُ تقول: بأنَّ المسافة بينَ المؤمنِ وبينَ الإمام اللَّ ستكونُ في زمنِ الظهور بمقدار (بريد) أي أربعة فراسخ، أي ما يقربُ من (٢٠ كم)، ومع ذلك يسمعونَ الإمامَ وينظرونَ إليه، وربما يكون (البريد) مثالًا لا موضوعية له، فيكون المقصود هو سماع الإمام ورؤيته من مسافات بعيدة.

وفي روايةٍ أخرى إضافة (لا) قبل (يكون) أي هكذا: "حَتَّى لَا يَكُونَ بَيْنَهُم وبَيْنَ الْقَائِم بَرِيدٌ، يُكَلِّمُهُمُ فَيَسْمَعُونَ ويَنْظُرُونَ إِلَيْه وهُوَ في مَكَانِه" (٧٠).

والمقصودُ حينئة له هو أنَّ التواصُّلَ بينهم يكونُ من دونِ حاجةٍ إلى (بريد) أي رسول يتوسَّطُ في نقل كلام بعضهم إلى بعضهم الآخر.

وروي عن أبي عبدِ الله الله الله أنَّه قال: "إنَّ المؤمنَ في زمانِ القائم وهو بالمشرقِ ليرى أخاه الذي في المغرب، وكذا الذي في المغرب يرى أخاه الذي في المشرق"(١٧).



والروايةُ واضحةٌ في أنَّ بُعدَ المسافات لن يُشكِّلَ مانعًا من التواصُّلِ المُباشرِ بينَ المؤمنين زمن الظهور المبارك.

وروي عن أبي جعفر طبي أنّه قال: "إذا قامَ القائمُ بعثَ في أقاليمِ الأرضِ في كُلِّ إقليمٍ رجلًا يقول: عهدُك في كفّك، فإذا وردَ عليك أمرٌ لا تفهمه ولا تعرفُ القضاءَ فيه، فانظرْ إلى كفّك واعملْ بها فيها... " (٧٢).

فهذا النص يشير إلى وجود شيء عند المؤمن يجيبه عن كلّ سؤال يرد عليه، ولعله من خلال جهاز متطوّر، أو لعلّه بالمعجزة (إذا أبى أحدهم عن فهم الرواية بها يتناسب مع القانون الطبيعي).

#### المفردة الرابعة: الرفاهية الاقتصادية:

التدهور الاقتصادي، وعدم استقرار أسعار الصرف، وتذبذب القوة الشرائية للعملات، وعدم توفر وحدات سكن كافية للجميع، والديون، والفقر، وعدم وجدان الأساسيات فضلًا عن الكهاليات، مشاكل كانت وما زالت تجثم على صدور كثير من بني البشر، وكابوس أرعب المستيقظين فضلًا عن النائمين، وفي الوقت ذاته، أضحت الرفاهية الاقتصادية حليًا ورديًا يخدع الظلمة به مستضعفي بني آدم، حينها يرسمون لهم لوحات منها على ورق الخيال، وينسجون لهم قصورًا فارهة على قارعة الوهم، فحقنوهم من مصل الأوهام والخديعة ما جعلهم يفدون أنفسهم لأجلهم، فأضحوا كذاك الذي باع دنياه وآخر ته بدنيا غيره!

الأمل لم ينقطع، والحلم لا بدّ أنْ يتحقّق، والرفاهية الاقتصادية وعد إلهي وعد به المنتظرين والمؤمنين يحقّقه لهم حال ظهور الإمام المهدي المحكون الاقتصاد أحد الجوانب التي سيوليها المحلي أهمية قصوى، لينسى الناس آنذاك ما مرّوا به من زلازل اقتصادية، وليناموا على رغد العيش في ظلّ دولته المباركة، وليعيشوا حياةً طيّبةً لا تشبهها حياة دنيوية البتة.

وتحدثنا النصوص الدينية عن أنّ الرفاهية الاقتصادية ستكون على أعلى مستوياتها إبان الظهور المبارك، وأنّ تلك الرفاهية ستكون بمستوى ينتعش المجتمع من جميع النواحي،



وحتى تتضح الصورة نذكر الآتي:

أولًا: تدفق الخيرات التكوينية بين يدى الإمام المهدى اللهادي اللهادي

هناك خيراتٌ كامنةٌ في الأرض، وأخرى عالقةٌ في السماء، تنتظر اليوم الموعود لتنفض عنها تراب التاريخ، وتخرج لبني آدم فتكون في خدمتهم.

هناك ثرواتٌ هائلةٌ في باطن الأرض، وهناك أرض كانت وما زالت عطشي ترنو لقطرات السياء لتغيثها من الظمأ، وإذا أمطرت السياء، وخرجت كنوز الأرض، فإنَّ أحد أهم ما يترتب على ذلك هو انتعاش الزراعة من جهة، وتوفر الموادّ الأولية للصناعات من جهة ثانية، وسيولة القوة الشرائية - بالبيع والشراء أو المقايضة أو أي طريقة أخرى - من جهة ثالثة.

وتلك الأمور كلُّها ستكون حاضرةً عند الظهور المقدِّس، حيث صرّحت النصوص الخاصة والعامة بأنَّ الأرض ستخرج كنوزها، وأنَّ السياء ستنزل قطرها، لتنتعش الأرض ومن فيها بركات ذلك.

فقـد روى عـن محمـد بـن مسـلم الثقفي قـال: سمعت أبـا جعفـر محمـد بـن عـلي الباقـر الله يقول: "القائم منا منصور بالرعب، مؤيد بالنصر، تطوى له الأرض وتظهر له الكنوز، يبلغ سلطانه المشرق والمغرب... "(٧٣).

وعن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله الله: "وتظهر الأرض كنوزها حتى يراها الناس على وجهها، ويطلب الرجل منكم من يصله بهاله ويأخذ منه زكاته فلا يجد أحدًا يقبل منه ذلك، استغنى الناس بها زرقهم الله من فضله "(٧٤).

#### ثانيًا: إعادة تقسيم الثروات:

في تقارير عالمية، أنَّ الثروات محبوسةٌ تحت أيدي نسبة ضئيلة جدًا من البشر "وبحسب التقرير فإنَّ أغنى ١ بالمئة في العالم يمتلكون ٤٦ بالمئة من جميع الأصول الخاصة، في حين أنَّ أغنى ١٠ بالمئة يمتلكون ٨٢ بالمئة من الثروة العالمية "(٥٠).

ومن ثم، فإنَّ الثروات لم توزع بطريقةٍ عادلةٍ على البشر، وقد عمل القانون الإسلامي على التكافل الاجتماعي بتشريعه النفقات الواجبة منها والمستحبة، حتى أنَّ بعض النصوص



عدّت فقر الفقراء بسبب منع الأغنياء من إعطاء ما عليهم من حقوق، فقد روي أنّ أمير المؤمنين على قال: "إِنَّ اللهَ سُبْحَانَه فَرَضَ فِي أَمْوَالِ الأَغْنِيَاءِ أَقْوَاتَ الْفُقَرَاءِ، فَهَا جَاعَ فَقِيرٌ إِلَّا بِهَا مُتِّعَ بِه [مَنَعَ. خ.ل] غَنِيُّ، واللهُ تَعَالَى سَائِلُهُمْ عَنْ ذَلِكَ "(٢٧).

وروي عنه الله أنّه قال: "إن الله فرض على الأغنياء في أموالهم بقدر ما يكفي فقراءهم، وإن جاعوا وعروا وجهدوا فبمنع الأغنياء، وحق على الله أن يحاسبهم يوم القيامة ويعذبهم عليه" (٧٧).

من هذا يُعلم أنّ أحد أسباب تفشي الفقر بين الناس هو انحصار الثروة بيد القلائل منهم، وعيش البقية منهم على فتات وكسرات خبزهم.

ولعلّه لأجل ذلك، تذكر بعض النصوص الروائية أنّ الإمام المهدي عندما يظهر، فإنّه سيأخذ الأموال من الناس، وأنّه سيتعامل مع الظلمة والكفرة منهم ممن يعاند ويطغى بالقوة، بحيث يخرجه صاغرًا من أرضه وأملاكه، ومن تلك النصوص:

والطسق: كلمة فارسية معربة، وتعني: خراج الأرض (٢٩).

والهدنة: الصلح والموادعة بين المسلمين والكفار وبين كل المتحاربين (٠٠).

والمقصود من زمان الهدنة في الرواية هو زمن ما قبل ظهوره ، بقرينة المقابلة بينه وبين زمن ظهوره في في ذيلها.

وعلى كلّ حال فالرواية واضحة في أمر المؤمنين بتوطين النفس على تسليم الأرض وما يملك للإمام المهدي الله وهذا - كما قلنا - يدخل تحت خطة إعادة تقسيم الثروات.

وفي نصِّ آخر يبيّن أنَّ الإمام المهدي السيتعامل في هذا الشأن مع فئتين من الناس: فئة المؤمنين، وهؤلاء سيأخذ منهم خراج الأرض ويبقي الأرض تحت أيديهم.



وفئة الكافرين، وهؤلاء سيُخرجهم من الأرض صاغرين.

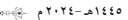
علمًا أننا في هذا البحث لسنا في مقام الفتوى ولا من أهلها، إنّا هو استنطاق للنصوص في هذه المفردة، وربم هناك طريقة معينة يستعملها الإمام المن في تقسيم الثروة غير ما يبدو لنا من النصوص، بحيث تكون النصوص كنايةً عن تقسيم الثروة بطريقة أخرى، والله العالم.

إِنْ قلت: أليس هذا ظلمًا، لا بدّ أنْ ننزّه المعصوم عنه؟

قلت: إنّ الجواب يكمن في السؤال نفسه، في ادام هو الله معصومًا، فلا ريب أنّ ما سيفعله موافق للأمر الإلهي، وهو موضع رضاه جلّ وعلا، ومن ثم لابدّ أنْ يكون لحكمة بالغة؛ لأنّه معصوم.

على أنّ الذي يبدو من النصوص أنّ هذه عملية - كما تبين من العنوان - هي إعادةٌ لتقسيم الثروات؛ ولذا تذكر النصوص أنّ الغنى سيملأ القلوب، وأنّ صاحب الزكاة لا يجد فقيرًا ليعطيه زكاة امواله، وأنّ الفقر سينعدم، وأنّ من يريد مالًا فإنّه سيجد الخزائن مفتحةً له ليأخذ منها بغير حساب، ضمن عملية ستتبين لاحقًا إن شاء الله.

ويبدو أنَّ المقصود من هذه النصوص هو أنَّ الإمام رضي سيفعل ذلك في بداية ظهوره



وقبل استقرار الدولة أمنيًا واقتصاديًا، وإلّا، فإنّه سيقوم بتوزيع الثروات على كلّ الناس، وهـو مـا سـنذكره الآن.

ثالثًا: توزيع الثروات على الناس عمومًا:

بتتبع النصوص الواردة في هذا المضهار، يظهر أنّ الإمام المهدي السيعمد إلى سياسة مالية لا نظير لها، ليوصل أفراد المجتمع جميعًا - ومن دون استثناء - إلى حالةٍ من الغنى، بحيث يستغنون معها عن الأموال، وهذه السياسة تتضمن:

١) توزيع مرتبات نصف شهرية.

٢) توزيع مرتبات نصف سنوية.

فقد روي عَنْ هُمْ رَانَ بْنِ أَعْ يَنَ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ أَنَّهُ قَالَ: "كَأَنَّنِي بِدِينِكُمْ هَذَا لَا يَزَالُ مُتَخَضْخِضًا (١٨١)، يَفْحَصُ بِدَمِهِ (١٨١)، ثُمَّ لَا يَرُدُّهُ عَلَيْكُمْ إِلَّا رَجُلٌ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ، فَيُعْطِيكُمْ فِي السَّخَفْخِضًا اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَلِي رَجُلُ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ، فَيُعْطِيكُمْ فِي السَّخَةِ عَطَاءَيْنِ، وَيُوْتَوْنَ الْحِكْمَةَ فِي زَمَانِهِ، حَتَّى إِنَّ المَرْأَةَ لَتَقْضِي فِي السَّغَةِ عَطَاءَيْنِ، وَيُرْزُقُ يُنِ، وَتُؤْتَوْنَ الْحِكْمَةَ فِي زَمَانِهِ، حَتَّى إِنَّ المَرْأَةَ لَتَقْضِي فِي بَيْتِهَا بِكِتَابِ اللهُ تَعَالَى وَسُنَّةٍ رَسُولِ الله عَيْدُ "(١٤٥).

٣) توزيع الأموال على الناس عمومًا بالسوية.

٤) فتح الخزائن لمن يريد مالًا ليأخذ كل ما يحتاج إليه.

فقد روي عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله عَلَيْة: "أبشر كم بالمهدي، يبعث في أمتي على اختلاف من الناس، وزلزال، فيملأ الأرض قسطًا وعدلًا، كما ملئت جورًا وظلمًا، يرضى عنه ساكن السماء، وساكن الأرض، يقسم المال صحاحًا".

فقال له رجل: ما صحاحًا ؟

قال عَيْنَالَهُ: "بالسوية بين الناس".

قال على: "ويملأ الله قلوب أمة محمد غنى، ويسعهم عدله، حتى يأمر مناديًا فينادي، فيقول: من له في المال حاجة ؟ فها يقوم من الناس إلّا رجل واحد، فيقول: أنا، فيقال له: ائت السادن - يعني الخازن - فقل له: إنّ المهدي يأمرك أنْ تعطيني مالًا، فيقول له: احث. فيحثي، حتى إذا جعله في حجره وأبرزه في حجره ندم، فيقول: كنت أجشع أمة محمد نفسًا، أو عجز عني ما وسعهم، فيرده فلا يقبل منه، فيقال له: إنا لا نأخذ شيئًا أعطيناه" (٥٠٠).



## المفردة الخامسة: تقوية البني التحتية للدولة:

تمثّل البنى التحتية عنصرًا مهمًا من عناصر قياس التقدم الحضاري، وسببًا من أسباب راحة المجتمع؛ لأنَّها تدخل في موجبات الاستقرار العام، وهذا أمرٌ واضح.

إنَّ البني التحتية التي ستكون في الدولة المهدوية كثيرة، منها ما تقدمت الإشارة إليه - خصوصًا ما يتعلق بانتشار الأمن والعدل والاطمئنان على الحقوق وعدم الخوف من سلبها -، ومنها عناوين أخرى سنقتصر - اختصارًا - على العناوين الآتية:

## أولًا: تقوية الروابط الاجتماعية وفق الإخاء الديني:

كلُّما قويت الروابط الاجتماعية بين أفراد المجتمع، اقترب الجميع من الطمأنينة والراحة، فالرجل - مثلًا - عندما يُسافر سيكون مطمئنًا على عياله لو كان مرتاح البال من جهة جيرانه ألّا يؤذوهم، فضلًا عما لو كان متيقنًا من أنّهم لن يتركوا عياله محتاجين، وهكذا على جميع المستويات الأخرى.

النصوص المهدوية صرحت في أكثر من مناسبة على أنَّ الروابط الاجتماعية ستكون على أعلى مستوياتها المتصورة زمن الظهور، بنحو سيعدّ الفرد كلّ أفراد المجتمع عائلته، يحميهم ممَّا يحمي أباه وأمه وزوجته وولده، ويدفع عن الجميع ما يدفع عنهم، وفي ذلك روي عن أبي عبد الله أنَّه قال: "إن أصحاب القائم يلقى بعضهم بعضا كأنهم بنو أب وأم، وإنَّ افترقوا عشاء التقه اغدوة " (٨٦).

وعن إسحاق بن عهار قال: كنت عند أبي عبد الله الله فذكر مواساة الرجل لإخوانه ما يجب له عليهم، فدخلني من ذلك أمرٌ عظيم، فقال الله الله الله الله عليهم، فدخلني من ذلك أمرٌ عظيم، عليهم أنْ يجهزوا إخوانهم وأنْ يقوُّوهم" (١٨٠).

وفي نصِّ آخر بيّن الإمام الباقر الله أنّ المزاملة الحقيقية تحصل زمن ظهور القائم الله، فقد رويَ عَنْ بُرَيْدٍ العِجْلِيَّ، قَالَ: قِيلَ لأبِي جَعْفَر اللِّي: إنَّ أَصْحَابَنَا بالكُوفَةِ جَمَاعَةٌ كَثِيرَةٌ فَلَوْ أَمَرْ تَهُمْ لأَطَاعُوكَ وَاتَّبَعُوكَ، فَقَالَ: "يَجِيءُ أَحَدُهُمْ إِلَى كِيس أَخِيهِ فَيَأْخُذُ مِنْهُ حَاجَتَهُ"؟، فَقَالَ: لا، قَالَ ( اللهِ: "فَهُمْ بِدِمَائِهِمْ أَبْخَلُ ".

ثُمَّ قَالَ اللِّي "إِنَّ النَّاسَ فِي هُدْنَةٍ، نُنَاكِحُهُمْ وَنُوَارِثُهُمْ، وَنُقِيمُ عَلَيْهِمُ الحُدُودَ، وَنُوَدَوَدُ



أَمَانَاتِهِمْ، حَتَّى إِذْ قَامَ القَائِمُ جَاءَتِ الْمُزَامَلَةُ، وَيَأْقِي الرَّجُلُ إِلَى كِيس أَخِيهِ فَيَأْخُذُ حَاجَتَهُ لاَ تَمْنَعُهُ وَسَالًا عَلَى اللَّهُ وَيَأْقِي الرَّجُلُ إِلَى كِيس أَخِيهِ فَيَأْخُذُ حَاجَتَهُ لاَ تَمْنَعُهُ وَالْأَسْرِينِ

ويبدو أنَّ المعنى اللُغوي للزميلِ والمُزاملة: يعني الرفاقة والصداقة الخالصة، مأخوذٌ من قولهم: زامله: أي صارَ عديلَه على البعيرِ والمحمل فكانَ هو في جانبٍ وصاحبُه في الجانبِ الآخر، فهم سيّان عدلان لا يستقيمُ ولا يثبتُ أحدُهما إلّا بوجودِ الآخر، ولا يستقرُّ المحملُ إلّا بتوازنِهما وتساويهما في الأثقالِ والأزوادِ وغير ذلك (٩٨).

ولعله يُستفادُ منه أنَّ واحدًا من أسبابِ الغِني زمنَ الظهور هو هذا التكافُلُ الاجتماعي على أعلى مُستوياته.

ثانيًا: أمن الطرق:

تقدم أنّ الأمن سيكون على أعلى مستوياته زمن الظهور، وقد بيّنت الروايات أنّ الأمن لا ينحصر على المناطق التي يقطن فيها الناس، بل إنّه يشمل حتى الطرق التي عادة ما تكون موطئ قدم قطاع الطرق وملجأهم ونقطة انطلاقهم، وتذكر بعض النصوص أنّ المرأة تسير في مناطق تعدّ اليوم من المناطق الخطرة؛ كوتها صحراوية، فيُحتمل وجود قطاع الطرق فيها، أو الحيوانات الكاسرة، إلا أنها تسير يومذاك بكل اطمئنان ولا تخاف من بشر ولا من حيوان، فقد روي عن أمير المؤمنين المي أنّه قال: "...ولو قد قام قائمنا لأنزلت السياء قطرها، ولأخرجت الأرضُ نباتها، ولذهب الشحناء من قلوبِ العباد، واصطلحت السياع والبهائم، حتى تمشي المرأة بين العراق إلى الشام لا تضع قدميها إلا على النبات، وعلى رأسها زينتها (زنبيلها) لا يُهيجها سبعٌ ولا تخافه "(٩٠).

وفي نصِّ عن رسول الله عَنَالَة يقول فيه: "والله ليتمنّ هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء اليمن إلى حضر موت، لا يخاف إلا الله، والذئبُ على غنمه، ولكنكم تعجلون" ((١٩)). ثالثًا: تطوّر الصحة والعلاج:

تعدّ المشكلة الصحية واحدةً من أهم المشاكل التي تقضّ مضاجع الجميع، إمّا من جهة عدم وجود ما يتمكن به من شرائه، فضلًا عن الفزع من الأمراض التي لا علاج لها، ومن الأمراض التي ما زالت يد الدهر



تخفيها علينا، بل إنّ الخوف - كما نشاهده اليوم - حاصل حتى من صناعة بعض الأمراض والفيروسات لأجل مآرب لا يعلم بها إلا الله تعالى.

تلك المخاوف كلّها ستنتهي عند ظهور المولى ها، فالأمراض ستنعدم، والعاهات ستذهب، فقد روي عن الإمام علي بن الحسين الله أنّه قال: "إذا قامَ القائمُ أذهبَ اللهُ عن كُلِّ مؤمنِ العاهة، وردَّ إليه قوته" (٩٢).

وفي نقلٍ آخر عنه ﴿ قَالَ: "إذا قَامَ قائمُنا أذهبَ اللهُ عن شيعتِنا العاهة، وجعلَ قلوبهم كزُبُرِ الحديد، وجعلَ قوّةَ الرجل منهم قوّةَ أربعين رجلًا..."(٩٣).

وهذا الارتفاع إمّا يكون بمعنى أنَّ الحالة العامة للناسِ هي الصحة، وإنْ كانتِ الأمراضُ موجودة، لكنّها قليلةٌ جدًا، بحيث لا تُعطى رقعًا مُهِعًا في مقياسِ الصِحةِ العالمي لوصحَّ التعبير، أو بمعنى أنَّ الأمراضَ يُحكَمُ عليها بالارتفاعِ والإذهابِ بسبب: أنَّ الطبَّ تطوّرَ جدًا، وأنّه وَجَدَ علاجًا لكُلِّ مرض، فلا مرضَ إلا وله علاجٌ ناجعٌ وسريعُ المفعول، فلا يمرضُ الإنسانُ إلا ويتمكّنُ من علاجِ المرضِ ورفعه بكلِّ سرعةٍ ويُسر، وفي هذه الحالةِ يُعبّرُ بارتفاعِ كُلِّ الأمراضِ مجازًا، على أنّه يمكن أنْ يراد منها الموجبة الكلية وذهاب الأمراض عمامًا عن جميع الناس، فهذا ما لا يُستبعد في جنة الظهور الأرضية.

# رابعًا: توسعة الطرق وتنظيم السير:

واحدة من مشاكل الحياة اليوم هي ضيق الطرق وعدم استيعابها للناس وآلاتهم، ممّا أدى إلى حدوث كثيرٍ من الحوادث التي تذهب على إثرها الكثير من النفوس والأموال، ولكن في زمن الظهور ستنتهي هذه المشكلة أيضًا؛ لأنّ الإمام الما سيوسع الطرق الرئيسة (والتي عبرت عنها بعض النصوص بالطريق الأعظم)، وينظم الحركة فيها بحيث تقل تقلل كثيرًا - إنْ لم تنعدم - مشاكل السير والطرقات.

أضف إليه: أنّ من مشاكل الطرق اليوم هي التجاوزات التي تحصل عليها من بعض، كإبراز البناء أكثر من حدّه بحيث يدخل على الطريق المارّ، وفتح منافذ المياه على الطرقات ممّا يؤدي إلى تلوثها والتقليل من صلاحيتها بل إلى تلفها والإضرار بها في بعض الأحيان، ذلك كلّه سيمنعه الإمام المهدي الله ليجعل الطريق سالكة من دون أي معوقات.



وفي ذلك روي عن أبي جعفر الله : إذا قام القائم... ووسّع الطريق الأعظم، وكسر كلّ جناح خارج في الطريق، وأبطل الكنف والميازيب إلى الطرقات (٩٤).

وفي مقام تنظيم السير وتطبيق قوانينه، يأمر الإمام المرافه ودهس شخصًا فعليه الدية، النص بالفرسان) بالسير في وسط الطريق، فإنْ ساروا في وسطه ودُهسوا فلا دية لهم، فقد روي عن ويأمر الناس بالسير في أطرافه، فإنْ ساروا في وسطه ودُهسوا فلا دية لهم، فقد روي عن علي بن سويد، عن أبي الحسن موسى المربع قال: إذا قام قائمنا على قال: "يا معشر الفرسان، سيروا في وسط الطريق، فأيّا فارس أخذ على حنبي الطريق فأصاب رجلًا عيبٌ ألزمناه الدية، وأيّا رجل أخذ في وسط الطريق فأصابه عيبٌ فلا دية له "(٩٥).





#### ختام واعتذار:

إنّ البحث عن جوانب الحياة الطيّبة في الدولة المهدوية أوسع من أن تحيط به هذه الوريقات، واستقصاءها يخرج بها عن البحث إلى الكتاب؛ لذا اقتصرت على هذه الجوانب واختصرت بعضها خوفًا من الخروج عن الهدف.

## نتائج البحث:

١- يعالج البحث عنوان الحياة الحضارية الطيّبة لجميع أفراد المجتمع عند ظهور الإمام المهدي واستقرار دولته، وتفجيره الطاقات بها يصبّ في تذليل الصعوبات في الدنيا، وفتح منافذ الرفاهية على أعلى مستوياتها، الأمر الذي يُخيّل لقارئ الروايات أنّ الناس يعيشون في الجنة، إلا إنّها جنةٌ أرضية، على جميع المستويات الثقافية والاقتصادية والأمنية وغيرها.

٢- مُهّد للدخول في البحث - بعد بيان الكلمات المفتاحية للبحث - بذكر الحياة الطيّبة في التراث الديني، من خلال تتبع النصوص التي فسّرت ذلك، وقد وجدنا أنّها تفسرها بالقناعة، وبالحصول على ما يُحب الإنسان، بشرط أنْ لا يكون عن طريق ما يكره الله تعالى، وبالسرور والكرامة وتمام العيش، وكلّها ستوجد في الحياة في كنف الدولة المهدوية.

٣- المبادئ العامة لحكومة الإمام المهدي هي: العمل بكتاب الله تعالى وسُنة النبي على والقضاء والتطبيق العادل لأحكام الإسلام، وأنّ الحكومة المهدوية حكومة عالمية.

- ٤ إنَّ مفردات الحياة الطيّبة في الدولة المهدوية كثيرةٌ جدًا، وأهمها:
  - أ) مكافحة الجبابرة وإماتة الظلم.
    - ب) عموم الأمن.
- ج) وتنمية العلم والثقافة (وهذا الأمريتم عبر: ترؤس الإمام المهدي عملية التطوير الذهني والمعرفي، والانفتاح العلمي الهائل الذي لم يسبق له نظير، بحيث يتم الوصول بالعلم والمعرفة إلى غايتها وآخرها ونهايتها، وبالمجتمع إلى الرقي العلمي، حتى يتطور الإدراك لدى المؤمنين، فضلًا عن تطور الصناعات).
- د) الرفاهية الاقتصادية، حيث ستتدفق الخيرات التكوينية بين يدي الإمام المهدي ، وسيقوم الله الله عمومًا.



هـ) تقوية البنى التحتية للدولة، وذلك عبر تقوية الروابط الاجتهاعية وفق الإخاء الديني، وأمن الطرق، وتوسيعها وتطبيق قوانينها بدقة، وتطور الصحة والعلاج.
٥- البحث اقتصر على ما تسعه اوراقه، وإلا فيمكن توسعته أكثر ممّا ذُكر، وما ذُكر فيه نهاذج من مفردات الحياة الطيّبة كها أُشير إليه.

#### --- ﴿ الْهُوامِشِ الْأَيْجِ ---

- ١ الراغب الأصفهاني، حسين بن محمد، مفر دات ألفاظ القرآن، ١٣٨.
- ٢- الجوهري، إسهاعيل بن حماد، الصحاح (ج ٢/ ص ٧٨٩/ مادَّة قرر): (القُرُّ بالضمِّ -: البرد).
  - ٣- النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، ص ٣٠٧، ب١٧، ح١.
    - ٤ آل عمر ان/ ٨٣.
    - ٥- العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ٢/ ٢٠.
  - ٦- الراغب الأصفهاني، حسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، مادة: (طيب).
  - ٧- الصدوق، محمد بن على، كمال الدِّين، ص ١٧٢ و ١٧٣ باب ٥٨/ ح ٢٤).
    - ٨- الجن/ ١٦.
    - ٩ النحل/ ٩٧.
    - ١٠- نهج البلاغة، ٤/ ٥١، الحكمة رقم (٢٢٩).
    - ١١ من دعاء يوم عرفة للإمام زين العابدين الله الله الم
    - ١٢ ابن طاووس، على بن موسى، إقبال الأعمال، ١/ ١٧١.
    - ١٣ المكارم الشيرازي، ناصر، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، ٨/ ٣١٦.
      - ١٤ النجم / ٣ و٤.
        - ١٥ الحشم / ٧.
      - ١٦ الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ٨ / ٣٩٦، ح٩٧٠.
- ١٧ الصدوق، محمّد بن علّى، كمال الدين وتمام النعمة، ص ٤١١ ب٣٩ ح٦، ورواه الطبرسي في إعلام الوري (ج ۲/ ص ۲۲۷).
  - ١٨ الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ٣ ص ٥٣٦ ٥٣٨ بَابُ أَدَب المُصَدِّقِ، ح١٠.
    - ١٩ النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، ٣٢٨ و ٣٢٠/ باب ٢٠/ ح٧.
      - ٢ الخوئي، أبو القاسم، مباني تكملة المنهاج، ١/ ١٢، مسألة ٨.
    - ٢١- النووي، محيى الدين بن شرف، المجموع شرح المهذب، ١٢/ ١٥٠.
      - ٢٢ الأنصاري، زكريا، فتح الوهّاب، ٢/ ٣٦٩
      - ٢٣ المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد، ٢/ ٣٨٣.
- ٢٤ رواه النيلي ; في منتخب الأنوار المضيئة (ص ٣٤٠ و ٣٤١) عن أحمد بن محمّد الأيادي يرفعه إلى أبي صادق باختلاف يسير.
  - ٢٥- الطوسي، محمد بن الحسن، الغيبة ص٤٧٢ ح٤٩٣.
- ٢٦- م.ن، ص٤٧٣ ح٤٩٤ رواه المفيد; في المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد (ج٢/ ص ٣٨٤)، وفيه: (جاء بأمر جديد) بدل (جاء بأمر غير الذي كان).
  - ٧٧ القصص / ٤١ و ٤٢.
- ٢٨- النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة ص ٢١٤ ب١٦ ح١١. ورواه: ابن عقدة الكوفي، أحمد بن محمد،



فضائل أمير المؤمنين الله، ص ١٢٦ و١٢٧/ ح ١٢٢).

٢٩ - الحج/ ٤١.

• ٣- الأستر آبادي، شرف الدين علي الحسيني، تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة، ١/ ٣٤٣، ح ٢٥.

٣١- الحج/ ٤١.

٣٢ - الكوفي، فرات بن إبراهيم، تفسير فرات الكوفي، ص ٢٧٣ و ٢٧٤، ح ٣٦٩ / ٢.

٣٣- القندوزي، سليمان بن إبراهيم، ينابيع المودي لذوي القربي، ٣ / ٣٩٧.

٣٤- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٥١ : ٢٩، ح ٢، عن علل الشرائع، ١/ ١٦١، باب ١٢٩/ ح ٣.

٣٥- النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، ٣٣٤ و٣٣٥/ باب ٢١/ ح ٨.

٣٦- الصدوق، محمّد بن علّي، كمال الدين وتمام النعمة، ٢٧٩ و ٢٨٠/ باب ٢٤/ ح ٢٧.

٣٧ - قال في هامش المصدر: لعل هذا في أوائل زمانه الله وإلا فالظاهر من الأخبار أنّه لا يقبل منهم إلا الإيمان أو القتل.

٣٨ - الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ٨ / ٢٢٧، ح ٢٨٨.

٣٩ - دق الشيء: أي صار دقيقًا. الجوهري، إسهاعيل بن حماد، الصحاح، ٤/ ١٤٧٥ (دقق) ولعل المراد: أنّه يكسر الصليب بحيث لا يبقى من جنسه شيء، راجع ابن ماجة، محمد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ٢/ ١٣٦٢ [هامش المصدر].

· ٤ - البرقي، أحمد بن محمد، المحاسن، ١/ · ٩، باب ١٦ - عقاب من أنكر آل محمد عليهم السلام حقهم وجهل أمرهم/ح ٣٩

١٤- لعل المراد: يحرم أكله، أو يقتله بحيث لا يوجد في الأرض ليأكله أحد، أنظر: ابن ماجة، محمد بن يزيد، سنن ابن ماجة، ٢/ ١٣٦٢ [هامش المصدر].

٤٢ - ابن طاووس، علي بن موسى، الملاحم والفتن، ص ١٧٢ - ١٧٣ باب ١٨٧ ح ٢٣٤.

٤٣ - هامش المصدر.

٤٤ - المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٥٢ / ٣٨٣.

أقول: ويُحتمل أنْ يكون المراد من وضع الجزية هو إثباتها عليهم، والزامهم بدفعها، بقرينة أنه يدق الصليب ويقتل الخنزير، ممّا يعني أنه سيُجري عليهم أحكام الإسلام فلا يسمح لهم بإظهار ممارسات الكفر وأنه يتم التعامل معهم تعامل أهل الذمة، فيأخذ الجزية منهم. وحينها تكون الرواية المذكورة من شواهد الأمر الأول المتقدم.

٥٥- الصدوق، محمّد بن علي، الخصال، ٥٧٨ - ٥٧٩ أبواب السبعين وما فوقه لأمير المؤمنين الله سبعون منقبة لم يشركه فيها أحد من الأئمة/ ح١.

٤٦ - آل عمران/ ٨٣.

٧٧ - الأنفال/ ٣٩

٤٨ - العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ٢/ ٢٠ - ٦١.

- وقائع بحوث المؤتمر الدولي الأول تحت شعار: ﴿ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾





٤٩ - المشهدي، محمد بن جعفر، المزار، ١٣٥، باب ٥ ذكر ما ورد من الفضل في مسجد السهلة/ ح٧.

٥٠ - المازندراني، محمد صالح، شرح أصول الكافي، ١٢ / ٣٠٣ - ٣٠٤.

٥١ - المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٥١ / ٢٩/ ح٢، عن علل الشرائع ١: ١٦١/ باب ١٢٩/ ح٣.

٥٢ - ابن طاووس، على بن موسى، الملاحم والفتن، ٢٩٥ و٢٩٦.

٥٣ - في مجمع الأمثال للميداني (ج١، ص١٧٣): قال المفضل: أول من قال ذلك ملك من ملوك حمير، كان عنيفًا على أهل مملكته يغصبهم أموالهم ويسلبهم ما في أيديهم، وكانت الكهنة تخبره أنّهم سيقتلونه فلا يحفل بذلك، وإنَّ امرأته سمعت أصوات السوَّال فقالت: إنَّى لأرحم هؤلاء لما يلقون من الجهد ونحن في العيش الرغد، وإنّي لأخاف عليك أنْ يصيروا سباعًا، وقد كانوا لنا أتباعًا، فردّ عليها: جوّع كلبك يتبعك. وأرسلها مثلًا، فلبث بذلك زمانًا ثم أغزاهم فغنموا ولم يقسم فيهم شيئًا، فلم خرجوا من عنده قالوا لأخيه - وهو أميرهم -: قد ترى ما نحن فيه من الجهد ونحن نكره خروج الملك منكم أهل البيت إلى غيركم، فساعدونا على قتل أخيك واجلس مكانه، وكان قد عرف بغيه واعتداءه عليهم، فأجابهم إلى ذلك، فوثبوا عليه فقتلوه، فمرّبه عامر بن جذيمة وهو مقتول - وقد سمع بقوله جوّع كلبك يتبعك - فقال: ربها أكل الكلب مؤدبه، إذا لم ينل شبعه، فأرسلها مثلًا.

٥٤ - المجادلة/ ٢١.

٥٥ - المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الإرشاد، ٢٠٨ و ٢٠٩.

٥٦ - العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، ٢/ ٢٤٢/ ح ١٤.

٥٧ - الحج/ ٤١.

٥٨ - القندوزي، سليمان بن إبراهيم، ينابيع المودة لذوي القربي، ٣، ٢٤٣، ب٧١، ح٢٩.

٥٩ - الصدوق، محمّد بن علّى، الخصال، ٦٢٦ حديث أربعمائة.

٠٦- التوبة/ ٣٣.

٦١- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٥١ / ٦١.

٦٢ - التوراة والإنجيل، ١١٢٩ و ١١٣٠.

٦٣ - الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ١ / ٢٥ كِتَابُ الْعَقْل والجَهْل ح٢١.

٦٤- الحلى، الحسن بن سليمان، مختصر بصائر الدرجات، ١١٧.

٦٥ - ابن شعبة الحراني، الحسن بن على، تحف العقول، ١٧١.

٦٦- النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، ٢٤٥، ١٣، ح٠٣.

٦٧ - الطبري، محمد بن جرير، دلائل الامامة، ص٥٥٥، ح٤٣٤، ٣٨.

٦٨ - م.ن، ص ٤٥٤، ح (٤٣٣).

٦٩ - الحلى، الحسن بن سليمان، مختصر بصائر الدرجات، ١١٧.

٧٠ - الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ٨/ ٢٤٠ - ٢٤١، ح٣٢٩. وجاء في الهامش: البريد: أربعة فراسخ وفي بعض النسخ [لا يكون] فالمراد بالبريد الرسول أي يكلمهم في المسافات البعيدة بلا رسول وبريد.

٧١- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٧٥/ ٣٩١.



- ٧٢- النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، ص٤٣٣، بَاب ٢١ ح٨.
- ٧٣- الصدوق، محمّد بن علّى، كمال الدين وتمام النعمة، ص ٣٣٠ و ٣٣١، ب٣٢، ح١٦.
  - ٧٤- المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الإرشاد، ٢/ ٣٨١.
- ٧٥- من منشور بعنوان (رغم أزمات الاقتصاد.. عدد مليونيرات العالم سيواصل الارتفاع) نُشر على موقع: العربية نيوز سكاي.
  - ٧٦- نهج البلاغة، ٤/ ٧٨، الحكمة رقم ٣٢٨.
  - ٧٧- الهندي، على المتقى بن حسام، كنز العمال، ٦، ٥٢٨، ح(١٦٨٤).
  - ٧٨- الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، ٤/ ١٤٥، ح (٤٠٤).
    - ٧٩- ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، ١٠/ ٢٢٥.
      - ٨٠ ابن الأثير، مجد الدين، النهاية، ٥ / ٢٥٢.
  - ٨١- الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ١/ ٤٠٨ بَابُ أَنَّ الأَرْضَ كُلَّهَا لِلإِمَام لللهِ، ح٣.
- ٨٢- المتخضخض: المتحرِّك. راجع: لسان العرب، ٧/ ١٤٣/ مادَّة خضَض). وفي بعض النُّسَخ وبحار الأنوار: (مولّيًا).
- ٨٣- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٥٢/ ٥٣: (يفحص: أي يسرع بدمه، أي متلطِّخًا به من كثرة ما أُوذي بين الناس. ولا يبعد أنْ يكون في الأصل (بذنبه) أي يضرب بذنبه الأرض سائرًا، تشبيهًا له بالحيَّة
  - ٨٤ النعماني، محمد بن إبراهيم، ص ٢٤٥، ب١٣، ح٣٠.
  - ٨٥- المقدسي، يوسف بن يحيى، عقد الدرر في أخبار المنتظر، ١٦٤ و ١٦٥.
    - ٨٦- الطبري، محمد بن جرير، دلائل الامامة، ص٢٦٥، ح٢٦٥.
  - ٨٧- الصدوق، محمّد بن علّي، مصادقة الإخوان، ص ٣٦، باب مواساة الإخوان بعضهم لبعض، ح٣.
- ٨٨ المفيد، محمد بن محمد، الاختصاص، ٢٤، ونقله: المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٥٢/ ٣٧٢ بلفظ المزاملة.
  - ٨٩- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ٥٢/ ٣٧٢.
  - ٩ الصدوق، محمّد بن علّى، الخصال، ٦٢٦، حديث أربعائة.
  - ٩١ ابن أبي جمهور الإحسائي، محمد بن زين الدين، عوالي اللآلي، ١/ ٩٨، الفصل ٦، -١٣.
- ٩٢ النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، ص٣٣٢، بَاب ٢١ ما جاء في ذكر أحوال الشيعة عند خروج القائم على وقبله وبعده. ح٢.
  - ٩٣ الصدوق، محمّد بن علّي، الخصال، ٥٤١، ح ١٤.
  - ٩٤ الفتال النيسابوري، محمد بن أحمد، روضة الواعظين، ٢٦٤.
  - ٩٥ الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، ١٠/ ٣١٤، ب٢٨، ح (١١٦٩ / ١٠).

# - المصادر والمراجع اللا -

القرآن الكريم.

\* نهج البلاغة: الشريف الرضى، ضبط نصّه الدكتور صبحى صالح، ط١، بيروت، ١٣٨٧هـ. \* ابن أبي جمهور الإحسائي، محمد بن زين الدين، عوالي اللآلي، ط١، ايران \_ قم، انتشارات سيد الشهداء للله، ١٤٠٣هـ.

\*ابن الأثير، مجد الدين، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، محمود محمد الطناحي، ط٤، قم - إيران، الناشر: مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع، ١٣٦٤ ش. \*ابن المشهدي، محمد، المزار، تحقيق: جواد القيّومي، ط١، قم، نشر القيّوم، ١٤١٩هـ. \*ابن شعبة الحران، الحسن بن على، تحف العقول عن آل الرسول، تحقيق على أكبر الغفّاري، ط٢، قم، مؤسَّسة النشر الإسلامي، ١٤٠٤هـ. \* ابن ماجة، محمد بن يزيد أبو عبد الله القزويني، سنن ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، لبنان- بيروت، دار الفكر.

\* ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، قم \_ إيران، مطبعة نشر أدب الحوزة، محرم الحرام ١٤٠٥هـ. \* ابن طاووس، على بن موسى، إقبال الأعمال، تحقيق: جواد القيومي الاصفهاني، ط١، الناشر: مكتب الإعلام الإسلامي، ١٤١٤ هـ.

\* \_\_\_\_\_، الملاحم والفتن، ط ١، أصفهان، مؤسّسة صاحب الأمر، ١٤١٦هـ.

\* الأصفهاني، أبو الفرج، مقاتل الطالبين، تحقيق: كاظم المظفّر، ط٢، النجف الأشرف، المكتبة الحيدرية ومطبعتها، ١٣٨٥هـ.

\*الأنصاري، زكريا، فتح الوهاب، ط١، الناشر: منشورات محمد على بيضون، دار الكتب العلمية،١٤١٨ - ١٩٩٨ م. الكوفي، ابن عقدة،

فضائل أمير المؤمنين الله تحقيق: تجميع عبد الرزاق محمد حسين فيض الدين.

\* البرقى، أحمد بن محمد بن خالد، المحاسن، تحقيق: جلال الدين الحسيني المحدّث، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٧٠هـ.

\* التوراة والإنجيل، موقع arabicbible

\* الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح، تحقيق : أحمد عبد الغفور العطار، ط٤، بيروت ـ لبنان، الناشر: دار العلم للملايين، ١٤٠٧ - ١٩٨٧ م. \* الحسيني، شرف الدين، تأويل الآيات الظاهرة، ط ١، قم، الناشر: مدرسة الإمام المهدي، ١٤٠٧هـ. \*الحلّى، الحسن بن سليان، مختصر بصائر الدرجات، ط١، النجف الأشرف، منشورات المطبعة الحيدرية،١٣٧٠هـ.

\* الخصيبي، الحسين بن حمدان، الهداية الكبرى، ط٤، بيروت، مؤسَّسة البلاغ، ١٤١١هـ.

\* الخوئي، السيد أبو القاسم الموسوي، مباني تكملة المنهاج، ط٢، قم، المطبعة: العلمية، ١٣٩٦. \*الدينوري، ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، مؤسسة الحلبي.

\* الراغب الإصفهاني، الحسين بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق: صفوان عدنان داوودي، ط٢، الناشر: طليعة النور، ١٤٢٧. \* السيوطي، جلال الدين، تاريخ الخلفاء، مصر، الناشر: السعادة، ١٣٧١هـ.

\* الصدوق، محمد بن على، الخصال، تحقيق: على أكبر الغفّاري، قم، جماعة المدرِّسين، ١٤٠٣هـ.

\* \_\_\_\_\_\_ علل الشرائع، تقديم محمد صادق بحر العلوم، النجف الأشرف، منشورات مكتبة الحيدرية، ١٣٨٥هـ -١٩٦٦م.

\* \_\_\_\_\_\_ كمال الدين وتمام النعمة، تحقيق على أكبر الغفّاري، قم، مؤسَّسة النشر الإسلامي، ١٤٠٥هـ.

\* الطبرسي، رضي الدين أبو نصر الحسن بن الفضل، إعلام الدوى بأعلام الهدى، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث، ط١، قم، الناشر: مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث، ط١٠ ١٤.١٧هـ.

\* طبرى آملى، محمد بن جرير، دلائل الإمامة، ط١، قم، مؤسّسة البعثة، ١٤١٣هـ.

\* الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام، تحقيق، حسن الخرسان، ط٣، طهران، دار الكتب الإسلاميّة، ١٣٦٤ ش.

\* العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، تحقيق هاشم الرسولي المحلّاتي، طهران، المكتبة العلمية الإسلاميّة. بلاتاريخ.

\* الفتال النيسابوري، محمد بن حسن، روضة الواعظين، تقديم محمد مهدى السيد حسن الخرسان، قم – إيران، منشورات الرضي، بلا. \* القندوزي، سليمان بن إبراهيم، ينابيع المودة لذوي القربى، تحقيق: سيد علي جمال أشرف الحسيني، ط١، الناشر: دار الأسوة للطباعة والنشر، ١٤١٦.

\* الكليني، محمد بن يعقوب، الروضة من الكافي، صححه وقابله وعلّق عليه: علي أكبر الغفاري، ط١، طهران، الناشر: دارالكتب الإسلامية، ١٣٨٩ هـ.

\*الكوفي، فرات بن إبراهيم، تفسير فرات

الكوفي، تحقيق محمّد الكاظم، ط ١، طهران، مؤسَّسة طبع ونشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ١٤١٠هـ.

\* المازندراني، محمد صالح، شرح أصول الكافي، تحقيق: الشعراني، ط١، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤٢١هـ.

\* المتقي الهندي، علي بن حسام الدين، كنز العال في سنن الأقوال والأفعال، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٩.

\*المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ط٢، المصحَّحة، بيروت، مؤسَّسة الوفاء، ١٤٠٣ه.. \*المفيد، محمد بن النعان، الإرشاد في معرفة حجج الله على العباد، تحقيق: مؤسَّسة آل البيت، ط٢، بيروت، دارالمفيد، ١٤١٤ه..

\* المقدسي الشافعي، يوسف بن يحيى بن على السلمي، عقد الدرر في أخبار المنتظر "عج"، تحقيق: د. عبد الفتاح الحلو، تعليق: الشيخ علي نظري منفرد، نشر: دار نصائح، الطبعة ١٤١٦ هـ.

\* المكارم الشيرازي، ناصر، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل.

\*الميداني، أحمد بن محمد، مجمع الأمثال، الناشر: المعاونية الثقافية للآستانة الرضوية المقدسة، ١٣٦٦ ش. \*النجفي، السيد بهاء الدين، منتخب الأنوار المضيئة، تحقيق: مؤسسة الإمام الهادي الله ما ١٤٢٠ قم، الناشر: مؤسسة الإمام الهادي الله ١٤٢٠ س.

\*النعاني، محمد بن إبراهيم، الغيبة، تحقيق: فارس حسّون كريم، ط١، الناشر: أنوار الهدى، ١٤٢٢هـ.

\* النووي، محيي الدين بن شرف، المجموع شرح المهذب، الناشر: دار الفكر.