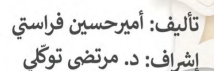


# سُلْسلة الْعِرآن في الدِّراسُات الغِربَية

# المناجع المناج





# المجانية المجافظ العرانية

وَمَلْهُ تُنَا فَالِمَ تُعَالِمُ الْمُؤَمِّلُ الْمُؤَمِّلُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِدُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّل

تأليف: أميرحسين فراستي إشراف: الدكتور مرتضى توكلي

فراستی، امیر حسین، مؤلف.

التحريف في المخطوطات القرآنية: دراسة نقدية لأراء دانيل بروبيكر في كتابه تصحيحات في المخطوطات القرآنية المبكرة / تأليف امير حسين فراستي ؛ اشراف الدكتور مرتضى توكلي .-الطبعة الأولى.-النجف، العراق.-العتبة العباسية المقدسة، المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، 1443هـ = 2022.

224 صفحة : نسخ طبق الاصل ؛ 24 سم.-(سلسلة القرآن في الدراسات الغربية ؛ 14) يتضمن إرجاعات ببليوجرافية : صفحة 210 - 224

ردمك : 9789922680040

 القرآن-دفع مطاعن. 2. بروبيكر، دانيال آلان. تصحيحات في المخطوطات القرآنية المبكرة. 3. الاستشراق والمستشرقون. أ. توكلي، مرتضى، مشرف. ب. العنوان.

LCC: BP130.1.F57 2022 مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة فهرسة اثناء النشر

# سلْسلةالقِرآن في الدِّراسُات الغِربيَّة



ڮٙڟڛؙڗٛڹؘڡٞٚۯؾؘؿؙڒۻٙۘۅٙػٳڹؽڵۺٛڣؽػڣڿػٵۺؠ ڝۻڿڲٵڞٛۼ۠ڷٮڂڟۅٙڟٵٮٞٳٞڶڡڕؖٳٙڹؾۏؙٲڵۺڮڒۊ

> تأليف: أميرحسين فراستي إشراف: الدكتور مرتضى توكلي

# بِنْمُ الْسَالِحِ الْجَمْرِي

﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَنْ 

سورة التوبة، الآية٣٢

### الإهداء

إلى أهل بيت النبوّة، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة، ومهبط الوحي، الحفظة لسرّ الله، والخزنة لعلمه، والمستودع لحكمته، والتراجمة لوحيه، الأئمة الدعاة، والقادة الهداة، والسادة الولاة، الذين قرنهم الله بكتابه العزيز، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وجعلهم رسوله صلى الله عليه وآله أحد الثقلين اللذين أودعهما في أمته، عليهم أفضل الصلاة والسلام.

## فهرس الكتاب

| مقدَّمة المركز                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تمهید                                                                                                                                  |
| الفصل الأوّل:                                                                                                                          |
| ملخص عن اهتمام المستشرقين بدراسة المخطوطات القرآنيّة ٢٥                                                                                |
| المبحث الأوّل: بدايات اهتمام المستشرقين بدراسة المخطوطات القرآنيّة ٢٨                                                                  |
| المبحث الثاني: المستشرقون ومحاولات التوصل إلى طبعة نقديّة للقرآن الكريم ٣١                                                             |
| المبحث الثالث: المستشرقون المعاصرون ودراسة المخطوطات القرآنيّة ٣٥                                                                      |
| المبحث الرابع: فهرس المؤلفات الاستشراقيّة حول المخطوطات القرآنيّة ٣٨                                                                   |
| الفصل الثاني:                                                                                                                          |
| دانيل بروبيكر وكتابه «تصحيحات في المخطوطات القرآنيّة المبكرة»٤٥                                                                        |
| المبحث الأوّل: نبذة عن المؤلف                                                                                                          |
| المبحث الثاني: قراءة تحليليّة في كتاب بروبيكر                                                                                          |
| أوّلًا: مقدّمة الكتاب                                                                                                                  |
| ثانيًا: نماذج من التصحيحات في المخطوطات القرآنيّة                                                                                      |
| ثالثًا: الاستنتاج                                                                                                                      |
| المبحث الثالث: نظرة عابرة إلى الردود الموجهة على كتاب بروبيكر ٨٦.                                                                      |
| أوّلاً: مقالة بعنوان «استعراض الكتاب: تصحيحات في المخطوطات القرآنيّة المبكرة» ٨٦ ثانيًا: كتاب بعنوان «الرد على كتاب دانيل آلن بروبيكر» |
|                                                                                                                                        |
| ثالثًا: كراسة بعنوان «تفاهة التصحيحات في المخطوطات القرآنيّة المبكرة» ٩٢                                                               |

#### فهرس الكتاب

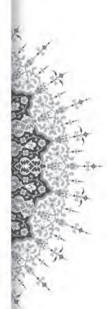
## الفصل الثالث:

| ١٥  | دراسة نقدية لمزاعم بروبيكر                        |
|-----|---------------------------------------------------|
| ۹۷۷ | المبحث الأوّل: دراسة لمنهجيّة بروبيكر             |
| ٩٨  | أوَّلًا: المقدّمة                                 |
| ١٣٠ | ثانيًا: المصاحف المخطوطة                          |
|     | ثالثًا: المنهج الممارَس في الكتاب                 |
|     | المبحث الثاني: المصاحف المتقدمة زمنيًّا على وثاءً |
| ۲۰۸ | الخاتمة                                           |
| ۲۱  | قائمة المصادر والمراجع                            |

#### 

القرآن الكريم هو المصدر الأوّل للشريعة المقدّسة، وهو الحجّة القاطعة بيننا وبين الله تعالى، التي لا شك ولا ريب فيها، كلام الله الذي أنزله على عبده ورسوله محمد على الله وكان يراجعه مع أمين الوحي في كلّ شهر من شهور رمضان للتأكّد من سلامته مبنًى ومعنى [1]، وقد بلّغ نبي الإسلام القرآن الكريم تبليغاً كاملاً باتفاق المسلمين، وأمر بحفظه وكتابته وجمعه حال حياته، وأنّ ما بين الدفتين والمتداول بين المسلمين منذ عهد النبي عَلَيْ، لم يزد فيه ولم ينقص منه، يقول الفقيد العلّمة حسن زاده آملي: «واعلم أنّ الحقّ المحقّق المبرهن بالبراهين القطعيّة من العقليّة والنقليّة أنّ ما في أيدي النس من القرآن الكريم هو جميع ما أنزل الله تعالى على رسوله خاتم النبين محمد بن عبد الله على أو الله زيادة ونقصان أصلاً» [1]. ومن المتفق عليه أنّ هذا القرآن تنزل عليه منجّماً في حوالي ثلاث وعشرين سنة، فاقتضت حكمة الله تعالى ألاّ ينزل القرآن على رسوله على المراه واحدة، كما الحوادث والوقائع ومقتضيات التشريع بعد نزوله على قلب النبيّ عليه مرة واحدة، ولهذا الأمر فلسفة خاصّة لبس هنا محلٌ بحثها.

ومن الثّابت أنّ القرآن الكريم قد وصل إلينا بطريق التواتر، كتابةً في



<sup>[</sup>۱]- يراجع صحيح البخاري، ج٦، باب كان جبريل يعرض القرآن على النبي.

<sup>[7]-</sup> رسالة في فصل الخطاب في عدم تحريف كتاب رب الأرباب من مجموعة رسائل عربية ص١.

المصاحف وحفظاً في الصدور، فقد نقله عن النبيّ عَيْلِ جموعٌ غفيرةٌ يستحيل تواطؤهم على الكذب أو الوهم أو الخطأ، أبرزهم الإمام علي عَلَيْكُم ومجموعة من الصحابة الأخيار، بالإضافة إلى مجموعة من العلماء والفقهاء، وصولاً إلى عصرنا، حيث وصل إلينا مكتوباً في المصاحف. وإنّ ألفاظ القرآن الكريم ومعانيه كلاهما منزّل من عند الله تعالى، ووظيفة النبيّ عَيْلِهُ إِمّا هي تلقيّه عن الله تعالى وتبليغه إلى الناس وبيان ما يحتاج منه إلى بيان.

و«إنّ القرآن أُنزل لهداية البشر، وسوقهم إلى سعادتهم في الأُولى والأُخرى، وليس هو بكتاب تاريخ أو فقه، أو أخلاق، أو ما يشبه ذلك ليعقد لكلِّ من هذه الجهات بابًا مستقلًا. ولا ريب في أنّ أسلوبه هذا أقرب الأساليب إلى حصول النتيجة المقصودة، فإنّ القارئ لبعض سور القرآن يمكنه أن يحيط بكثير من أغراضه وأهدافه في أقرب وقت وأقلّ كلفة، فيتوجّه نظره إلى المبدأ والمعاد، ويطلّع على أحوال الماضين فيعتبر بهم، ويستفيد من الأخلاق الفاضلة، والمعارف العالية، ويتعلّم جانبًا من أحكامه في عباداته ومعاملاته. كلّ ذلك مع حفظ نظام الكلام، وتوفية حقوق البيان، ورعاية مقتضى الحال. وهذه الفوائد لا يمكن حصولها من القرآن إذا كان مبوبًا؛ لأنّ القارئ لا يحيط بأغراض القرآن إلّا حين يتمّ تلاوة القرآن جميعه»[١].

والقرآن هو أدلّ المصادر التشريعيّة وأهمّها على الإطلاق، وهو ما بين الدفتين الذي تداوله المسلمون في عباداتهم ومعاملاتهم وجميع شؤون حياتهم منذ بلّغه النبي عَيَّلِهُ إلى الأمّة الإسلاميّة، لا زيادة فيه ولا نقصان ولا تحريف. قال الله تعالى: ﴿مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ وَبُيّاناً لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾[٢]، وقال تعالى: ﴿مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْء ﴾[٣] وهذا لا يعني أنّه يحيط بكلّ جزئيّات الوقائع والحوادث ونصّ على تفاصيل أحكامها، بل هو تبيان لكل شيء من حيث إنّه أحاط بجميع الأصول

<sup>[1]-</sup> الخوئي، أبو القاسم: البيان في تفسير القرآن، لا.ط، قم، چاپ علمية، ١٣٩٤هـ.ش، ص٩٣.

<sup>[</sup>۲]- سورة النحل، الآية ۸۹.

<sup>[</sup>٣]- سورة الأنعام، الآية ٣١.

والقواعد والكليات، التي لا بدّ منها في كل قانون أو نظام، كوجوب العدل والمساواة، ورعاية الحقوق، وأداء الأمانات والوفاء بالعقود والعهود... وما إلى ذلك من المبادئ العامّة التي لا يستطيع أن يشدّ عنها نظام يراد به صلاح الأمم وسعادتها، وقد ورد عن الإمام أبي عبد الله جعفر بن محمّد الصادق السيار قوله: «إنّ الله تبارك وتعالى أنزل في القرآن تبيان كلّ شيء حتى -والله- ما ترك الله شيئاً يحتاج إليه العباد، حتى لا يستطيع عبد يقول: لو كان هذا أُنزل في القرآن، إلاّ وقد أنزل الله فيه»[1].

و«إنّ آيات القرآن جميعها التي يفوق عددها ستة آلاف آية منسجمة مع بعضها، وهي بمنزلة كلام واحد؛ ذلك لأنّ القرآن نزل من مبدأ الحكمة، وبعد الإحكام وكونه حكيمًا تمّ تفصيله»<sup>[7]</sup>. ولا ريب في أنّ القرآن الكريم -في المجموع- له لغته الخاصّة، ولا يمكن قياسها باللغة الرائجة في مجموعة بشريّة خاصّة. إنّ مثل هذا الانسجام بين الألفاظ والمعاني، استقلال المطالب وترابطها، الوئام التامّ في مجموعة الكلام، الاستفادة من الأساليب المتنوّعة، والاحتواء على المطالب والأسرار العجيبة في عين بساطة اللغة ووضوح البيان الذي هو الفصاحة والبلاغة يُعدّ إعجازًا وفوق قدرة البشر [<sup>7]</sup>.

#### المستشرقون وتحقيق المخطوطات

تتجلّى مكانة المخطوطات وأهميتها -التي اهتم المستشرقون بها- في كونها جزءاً من التراث العربي والإسلامي، الذي قامت عليه الحضارة العربيّة الإسلاميّة، ودراستها تدفع إلى التعرّف على أسباب النهوض وعوامله وعناصر قوّته والتطوّر والتقدّم والإبداع عند العرب المسلمين، ومعرفة الطريق الذي سار عليه الأقدمون في مسيرة بنائهم الحضاري.

<sup>[</sup>۱]- أصول الكافي / ۱/ ٥٩/ ح١.

<sup>[7]- {</sup>كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصُّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ}سورة هود، الآية ١؛جوادى آملى، عبدالله: تفسير تسنيم، لا.ط، لا.م، نشر اسراء، ١٣٨٥هــش، ج ١، ص٣٩٤.

<sup>[</sup>۳]- هادوی تهرانی، مهدی: مبانی کلامی اجتهاد در برداشت از قرآن کریم، لا.ط، قم، مؤسسه فرهنگخانه خرد، ۱۳۷۷هـش، ص۲۹۸.

وصحيح بأنّ دراسة المخطوطات وتحقيقها ونشرها قد بدأت مبكراً في حدود القرن الخامس عشر الميلادي في أوروبا، وكانت في طور نشأتها الأولى صناعة تحترف للكسب المعيشي، ثمّ تحوّلت من خلال ما مرّت به من تجارب عمليّة إلى علم له أصوله وقواعده، بدءاً من جمع نسخ المخطوط ومقابلتها، وصولاً إلى تدوين الاختلافات بين النسخ في الهوامش. إلّا أنّه من الواضح عندنا أنّه كان للاستشراق سبقُ الممارسة لا سبق التأسيس في هذا المجال، فإنّ إجراءات علم تحقيق المخطوطات معروفة في تراثنا العربي والإسلامي وعند علماء المسلمين منذ القدم، فإنّ العلماء المسلمين قد عرفوا القواعد المتعلّقة بعلم تحقيق المخطوطات مبكراً، إذ كانوا يتحرّون عن صحّة نسبة النصّ إلى صاحبه، ويهتمّون بضبطه وتوثيقه، ويقابلون بين أوجه روايات النصّ المختلفة، لانتقاء أوثقها [١].

ويظهر بوضوح للمتتبّع في تاريخ الاستشراق أنّ عدداً كبيراً من المستشرقين، قد أولى تحقيق هذه المخطوطات عنايةً خاصّةً واستثنائيّةً، نظراً لقيمتها العلميّة والحضاريّة، فضلاً عن كونها جزءًا مهمًّا من التراث العربي والإسلامي العربيق. فقد عنيت الدراسات الاستشراقيّة بجمع المخطوطات الإسلاميّة، وتحديدًا في القرن السابع عشر الميلادي، وتمّ نقلها إلى الغرب، والقيام بحفظها وفهرستها وتحقيق بعضها ونشره، وتسجّل الوقائع التاريخية المرحلة التي جاب المستشرقون والرحّالة الغربيون الديار الإسلاميّة بحثاً عن المخطوطات. مع كل المحاذير والمشكلات والصعوبات التي تواجه عمليّة تحقيق المخطوطات ودراستها، نجد بأنّ المستشرقين على اختلاف مشاربهم وتوزّعهم الجغرافي قد اهتمّوا منذ زمن طويل بجمع المخطوطات العربيّة من كل مكان في بلاد الشرق الإسلامي. وكان هذا العمل مبنيًا على وعي تام العربيّة من كل مكان في بلاد الشرق الإسلامي. وكان هذا العمل مبنيًا على وعي تام العربيّة من أوروبا يفرضون على كل سفينة تجاريّة تتعامل مع الشرق أن تحضر الحكّام في أوروبا يفرضون على كل سفينة تجاريّة تتعامل مع الشرق أن تحضر الحكّام في أوروبا يفرضون على كل سفينة تجاريّة تتعامل مع الشرق أن تحضر المخلوطات التي تحمل كل سفينة تجاريّة تتعامل مع الشرق أن تحضر المخلوطات التي معلى كل سفينة تجاريّة تتعامل مع الشرق أن تحضر المخلوطات التي على كل سفينة تجاريّة تتعامل مع الشرق أن تحضر المخلوطات التي على كل سفينة تجاريّة تتعامل مع الشرق أن تحضر

<sup>[</sup>۱]- زقزوق، محمود حمدي، الاستشراق والنهضة الفكرية والصراع الحضاري، ط أولى ١٤٠٤هـ، مطابع الدوحة الحديثة، ص٦١، بتصرّف.

معها بعض المخطوطات. وقد ساعد الفيض الهائل من المخطوطات المجلوبة من الشرق على تسهيل مهمة الدراسات العربيّة في أوروبا وتنشيطها. وكانت الجهات المعنيّة في أوروبا ترسل مبعوثيها لشراء المخطوطات من الشرق. فعلى سبيل المثال أرسل «فريدريش فيلهلم الرابع» ملك بروسيا «ريتشارد ليبسيوس» إلى مصر عام ١٨٤٢م، و«هينريش بترمان» عام ١٨٢٥م إلى الشرق لشراء مخطوطات شرقيّة. وقد تمّ جمع المخطوطات من الشرق بطرق مشروعة وغير مشروعة. وقد لقيت هذه المخطوطات في أوروبا اهتمامًا لناحية حفظها وصيانتها من التلف، والعناية بها وفهرستها فهرسةً علميّة تصف المخطوط وصفًا دقيقًا، وتشير إلى ما يتضمّنه من موضوعات وتذكر اسم المؤلِّف وتاريخ ميلاده ووفاته وتاريخ تأليف الكتاب أو نسخه... إلخ. وبذلك وضعت تحت تصرّف الباحثين الراغبين في الاطلاع عليها في مقرّ وجودها أو طلب تصويرها بلا روتين أو إجراءات معقّدة.

وقد قام مثلًا ألوارد (Ahlwardt) بوضع فهرس للمخطوطات العربيّة في مكتبة برلين في عشرة مجلّدات، وقد صدر هذا الفهرس في نهاية القرن الماضي، واشتمل على فهرس لنحو عشرة آلاف مخطوط. وقد قام المستشرقون في الجامعات والمكتبات الأوروبيّة كافّة بفهرسة المخطوطات العربيّة فهرسةً دقيقةً، وتقدّر المخطوطات العربيّة الإسلاميّة في مكتبات أوروبا بعشرات الآلاف[1]. وهناك دراسات للمستشرقين عن هذه المخطوطات في مجالات عديدة. وعلى سبيل المثال قامت باحثة من المستشرقين بإعداد بحث عن نوادر مخطوطات القرآن الكريم في القرن السادس عشر، قال عنه الشيخ أمين الخولي بعد أن سمعه أثناء حضوره لمؤتمر المستشرقين الدولي الخامس والعشرين: "لقد قدّمت السيّدة كراتشكوفسكي بحثاً عن نوادر مخطوطات القرآن في القرن السادس عشر الميلادي. وإنّي أشك في أنّ الكثيرين من أمّة المسلمين يعرفون شيئا عن

<sup>[1]-</sup> http://www.cairo.cybrarians.info/abstrcts18.html



هذه المخطوطات، وأظنّ أنّ هذه المسألة لا يمكن التساهل في تقديرها[١]".

وعندما نريد تقييم جهود المستشرقين، يجب علينا ألّا نكتفي بالظاهر، بل علينا أن ندرس المخطوطات التي حقّقوها ونشروها؛ ونطرح العديد من الأسئلة حولها، فهل كان تحقيقهم مبنياً على أسس علميّة؟ وما هي أهدافهم من هذه العمليّة العلميّة المعقّدة؟ وما المخطوطات التي قاموا بتحقيقها؟ وهل عنوا بتحقيق ما يظهر تفوّق المسلمين ونبوغهم وعبقريتهم، أم أنّهم حقّقوا من المخطوطات ما يخدم أغراضهم وأهدافهم الاستعماريّة؟.

وبنظرة أوليّة، نجد أنّ النقد الموجّه لهذه الأعمال كان بالأعم الأغلب ضمن اتّجاهين. فقد عمد أصحاب الاتّجاه الأوّل إلى نقد النتائج والآراء الفكريّة للمحقّق في معالجته للنصّ المخطوط، وعادة ما تكون هذه الآراء ظاهرةً مثبتةً في مقدّمة التحقيق، بحيث يعبّر عنها المحقّق مباشرةً، موضّعًا رأيه في تلك القضايا التي يعالجها المخطوط، وفي بعض الأحيان تكون هذه الآراء مستنبطةً من المعالجة التحقيقيّة للنص المخطوط، وتظهر أكثر ما تظهر في هامش التحقيق، حيث تعليقات المحقّق على النصّ وترجيحاته. وهذا الاتّجاه في النقد يشمل ما أنتجه المستشرقون من تحقيقات أو معالجات للنص المخطوط، ولهذا فقد تعرَّضتْ الآراء الفكريّة التي أثبتها المستشرقون في مقدّمات تحقيقاتهم لردود كثيرة، من خلال المقدّمات التي كُتبت من قبل المحقّقين العرب، الذي أعادوا تحقيق المخطوط الذي نشره المستشرق من قبل، وهذا المنحى من النّقد يفرض على الناقد لعمليّة التي من يكون متخصّطا في المتن موطن الدراسة؛ ليفهم أوّلًا مقصد المحقّق من كلامه، ثم يتمكّن ثانيًا من الرّد عليه ونقد آرائه الفكريّة.

بينما ذهب أصحاب الاتّجاه الثاني إلى نقد إجراءات التحقيق، أو نقد المنهج الذي اتَّبعه المستشرقون في إخراج المخطوط ونشره، وهو اتّجاه نقديّ يدور حول

<sup>[</sup>۱]- راجع العقيقي ٣/ ٣٥٣ وما بعدها، وكذلك ٣/ ٥٩٨. راجع أيضًا: 191- Fueck,op.cit.189.

المنهج المتبع من قبل المستشرق في عمليّة المعالجة التحقيقيّة للنص المخطوط، وهذا الاتّجاه ينبثق من النّص ذاته دون الدخول مع المستشرق المحقّق للنصّ في سجالٍ فكريًّ حول أرائه التي حاول أن يبثّها من خلال معالجته للنص المخطوط. ويحاول هؤلاء الإجابة على سؤال: هل استوفت المعالجة التحقيقيّة للمخطوط من قبل المستشرق إجراءات علم التحقيق؟

وفي كلا الحالتين، إنّ الجهود التي بُذلت إلى زماننا المعاصر لم ترتق إلى المستوى الذي يليق بتراث نهبه الغرب وتفرّغ لدراسته مئات الباحثين والمحقّقين؛ بحثاً وتحقيقاً وتنقيباً في كلّ ما يتعلّق بالتراث العربي والإسلامي؛ ليتمكّنوا من جعل مضامين هذا التراث مادةً مرجعيّةً دسمةً بين أيدي الباحثين ومراكز الدراسات والمؤسّسات التعليميّة العالية...، ويتم استثماره في المجالات العلميّة والتنمويّة والحضاريّة وغيرها من المجالات، في خدمة البلدان والمجتمعات الغربية التي طالما ادّعت التطوّر والتقدّم والرّقي والحضارة. إلى جانب فهمهم لواقع بلداننا ومجتمعاتنا وثرواتنا؛ كي تكون لقمةً يسهل تناولها برضا وتعاون أهلها وأصحابها. وهنا تكمن الخطورة والضّعف والوهن عند الكثير من الأنظمة في هذا العصر.

يتضمّن هذا الكتاب؛ التحريف في المخطوطات القرآنيّة: دراسة نقديّة لآراء دانيل بروبيكر في كتابه "تصحيحات في المخطوطات القرآنيّة المبكرة"، أربعة فصول وخاتمة: وقد ركّز الفصل الأوّل بنظرة عابرة على اهتمام المستشرقين بدراسة المخطوطات القرآنيّة، مع تعريف بأشهر المستشرقين وبأهمّ المؤلّفات في هذا المجال. أمّا الفصل الثاني، فقد ركّز على السيرة الذاتيّة للمستشرق الأمريكي دانيل بروبيكر وتعريف مختصر بأهم أعماله العلميّة. ثم تليه خلاصة عمّا ورد في كتاب بروبيكر من أوّله إلى آخره. هذا وينقسم الفصل الثالث، إلى مبحثين؛ في المبحث الأوّل قدّم الباحث ملاحظات على ما قاله بروبيكر في كتابه، وردّ على الشّبهات التي أثارها، ثم يذكر جملةً من التفاصيل المرتبطة بالمخطوطات التي استفاد منها التي أثارها، ثم يذكر جملةً من التفاصيل المرتبطة بالمخطوطات التي استفاد منها

بروبيكر في كتابه بقدر ما نُشرت من معلومات عنها وما اطلعنا عليها. بعد ذلك يتناول الباحث منهجيّة بروبيكر ويقوّم نجاعتها في التوصّل إلى ما كان بصدده. وفي المبحث الثاني يتم تزويد القارئ الكريم بصور من المخطوطات القرآنيّة المبكرة السليمة من الأخطاء والتعديلات، والتي ترفض دعاوى بروبيكر بشأن التحريف الواقع في القرآن المجيد. وفي الفصل الرابع، يعرّف الباحث ثلاثة آثار أخرى مع الرّد على دعاوى بروبيكر. وفي الخاتمة يؤكّد الباحث أنّ ما عثر عليه بروبيكر وزعمه تحريفًا أو تعديلًا للنّصّ القرآنيّ ليس إلا أخطاء نسخيّة تصدر عن كلّ إنسان غير معصوم، فلا يُعبأ بها إذا كانت فريدةً لا تكرّر في جميع المخطوطات، كما لا تطعن في صحّة النصّ إذا كانت المخطوطات الأخرى خالية منها.

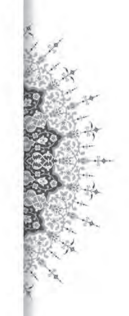
وفي الختام نتقدّم بالشكر الجزيل من الأخ العزيز أميرحسين فراستي الباحث الإسلامي من إيران، طالب الماجستير في جامعة الإمام الصادق الشيار.

والحمد لله رب العالمين المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجيّة



لقد احتلّ القرآن الكريم مكانةً مرموقةً بين المصادر الإسلاميّة، بل هو أساس هذا الدين الإلهي، والركيزة الرئيسة التي يركن إليها المسلمون في معتقداتهم. وبما أنّ القرآن المجيد يحظى بالأهميّة البالغة في الدين الإسلامي، فلا يمكن التعويل على نصوصه الشريفة والرجوع إلى آياته الكريمة إلّا إذا كان سليمًا من التحريف ومصونًا من التغيير منذ نزوله على خاتم الأنبياء والمرسلين عَلَيْلًا؛ وإلّا فلا عبرة بالكتاب الذي تعرّض للدسّ والتبديل بالزيادة أو النقصان؛ إذ إنّ ذلك يؤدّي إلى نقض الغرض من إنزال القرآن الكريم، بقصد هداية البشريّة وتزكيتها وتعليمها...، وهذا ما يتنافي مع الحكيم.

لذلك شغلت مسألة عدم تحريف القرآن الكريم الأمّة الإسلاميّة منذ رحيل الرسول الأعظم عَيْرَالله بدءًا من مناقشة ونقد الروايات التي ورد فيها دعوى وجود قرآن يختلف عن الذي يتداوله المسلمون ويقرأونه ليلًا ونهارًا؛ إذ يدلّ بعضها على الزيادة [١] أو النقيصة [٢] في النصّ القرآنيّ، ومنها ما يتحدّث عن التغيير في بعض الألفاظ القرآنيّة [٣]،



<sup>[1]-</sup> هُوذَج لها في مصادر أهل السنة: «في مُصْحَفِ عَائِشَةَ: «إِنَّ اللَّهُ وَمَلاَئِكَتُهُ يُصَلُّونَ عَلَىَ النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا وَعَلَى الَّذِينَ يَصِلُونَ الصُّفُوفَ الْأُولَى»» (الباقلاني، ١٤٢٢، ج٢، ص٤٢٩)، وهُوذَج لها في مصادر الشيعة: «سَمِعْتُ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ يَقُولُ: كَانَ يَقْرَأُ: «إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ وَآلَ مُحَمَّدٍ عَلَى الْعَالَمِينَ». قَالَ: هَكَذَا أَنْزِلَتْ» (الطوسي، ١٤١٤، ص٢٠٠).

<sup>[</sup>۲]- غوذج لها في مصادر أهل السنة: «عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: لاَ يَقُولَنَّ أَحُدُكُمْ قَدْ أَخَدْتُ الْقُرْآنَ كُلُّهُ، وَمَا يُدُرِيهِ مَا كُلُّهُ؟ قَدْ ذَهَبَ مِنْهُ قُرْآنٌ كَثِيرٌ» (ابن سلام، ١٤١٥، ص٣٢٠)، وغوذج لها في مصادر الشيعة: «إِنَّ سُورَةَ الْأَخْرَابِ فَضَحَتْ نِسَاءَ قُرَيْشٍ مِنَ الْعَرَبِ، وَكَانَتْ أَطْوَلَ مِنْ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، وَلَكِنْ نَقَصُوهَا وَحَرَّفُوهَا» (ابن بابویه، ١٤٠٦، ص١١٠).

<sup>[</sup>٣]- غوذج لها في مصادر أهل السنة: «... كَانَ عُمَرُ بُنُ الْخَطَّابِ يَقْرُؤُهَا: «إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَامْضُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ»» (مالك بن أنس، ١٤٠٦، ج١، ص١٠٦)، وغوذج لها في مصادر الشيعة: «عَنِ ابْنِ سِنَانِ

ومنها ما يُشير إلى الأخطاء التي ارتكبها كتّاب الوحي<sup>[1]</sup> (كاظم، ٢٠١٥، ص٣). وهذه الأخبار التي لا يخلو الموروث الروائيّ لكلا الفريقين منها حدت بالعلماء المسلمين من الشيعة وأهل السنّة أن يردّوا على القائل بتحريف القرآن الكريم<sup>[۲]</sup>، مستدلين بالأدلّة العقليّة والنقليّة، بما فيها الآيات القرآنيّة والأحاديث التي ترفض تصريحًا أو تلميحًا هذه الدعوى الهادفة إلى زعزعة الإسلام واجتثاث أصوله.

وبينما حاول البعض إثباتَ مبدأ سنيّ للروايات الدالّة على وقوع التحريف في القرآن الكريم، والتي ـ حسب ما توصّلَ إليه ـ تسرّبت في المؤلّفات الشيعيّة إثرَ السجالات الكلاميّة حول الإمامة والخلافة بعد رسول الله عَيُّ بين الفريقين (مدرسي طباطبايي، ١٣٨٠، صص٤١ -٥٩)، رأى البعضُ الآخر أصلًا شيعيًّا لتلك الروايات، والتي لا مثيل لها في كتب أهل السنّة والجماعة (طباطبايي، ١٣٩٤، ص٨٣) [٣]. لكن الرأي السائد بين العلماء المسلمين هو القول بعدم تحريف القرآن المنزَل على قلب النبي الأكرم عَيُلاً؛ لذلك تُواجه الصراخاتُ التي تندلع بين حين وآخر لمعارضة هذا المعتقد الإسلامي ردودًا صارمةً من قبَل الباحثين وأهل الاختصاص في هذا المجال.

ولم تبقَ مسألة تحريف القرآن الكريم وعدمه حكرًا على العالَم الإسلامي؛

قَالَ: قُرِئَتْ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَلِيَّا "كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ"، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلِيَّا: ... نَزَلَتْ: «كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ"، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلِيَّاهُ: ... نَزَلَتْ: «كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ"، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلِيَّاهُ: ... نَزَلَتْ: «كُنْتُمْ خَيْرَ أُمِّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ"، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنْ أُمِّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ"، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ أَلِيَّامُ خَيْرَ أُمِّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ"، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ فَيْرَأُمُّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ"، فَقَالَ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ أَلِّهُ إِنَّالًا إِنْ أَنْ إِنَّالًا إِنَّالًا إِنَّالًا إِنْ إِنْ اللَّهِ عَلِيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ أَلْمُ إِنْ إِنَّالًا إِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ أَلْهُ إِنْ أَنْهُ إِنْ أَنْ أَلُوالِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّالًا إِللَّهُ عَلَيْهُ إِنْ أَنْهُ مِنْ أَلْهُ إِنْ أَنِّ أَلِنَاسٍ الللَّقُلُ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْدَ أَنْتُمْ خَيْرَ أُمِّةً إِنْ إِنَّالًا إِنْ إِنَّالًا إِنْ إِنْكُوالِهُ إِنْ إِنْ إِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلْمُ إِنْ إِنْ إِنْ لِلْلِي اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ إِنْ اللَّهُ عَلَيْدُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أُولِنَالًا إِنْ إِلَيْكُوالِي اللَّهُ عَلَيْكُ إِنْ أَنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُولِنَالِقُولُ أَنْ أَلْهُ إِنْ إِنْ أَنْ إِنْ أَنْ إِنْ أَنْ أَنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُولِنَا أَنْ أَنْ إِنْ اللَّهُ عِلْمَالِهُ إِنْ أَنْ أَنْ أُنْ أُنْ أُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُولِنَا أَنْ إِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أُنْ أَنْ أُنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أُولِنْ أَنْ أَنْ أُنْ أُنْ أُنْ أَنْ أُولِنَا أَلْ أَن

<sup>[</sup>۱]- هوذج لها في مصادر أهل السنة: «عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ في قَوْلِهِ عَزَّ وَجَلَّا: «لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتَا غَيْرْ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَنُسَلَمُوا عَلَى أَهْلِهَا»، قَالَ: أَخْطاً الْكَاتِبُ؛ إِمَّا هُوَ «حَتَّى تَسْتَأْذِنُوا»» (الطحاوي، ١٤١٥، ج ٤، ص٢٤٩)، وهوذج لها في مصادر الشيعة: «عَنْ جَابِر الْجُعْفِيَّ قَالَ: كُنْتُ لَيْلَةٌ مِنْ بَعْضِ اللَّيَالِي عِنْدَ أَيِ جَعْفَرَ عِنَّ فَقَالَ: هُذِهِ الْآيَةَ: «يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْحَوًا إِلى ذِكْرِ اللَّهِ». قَالَ فَقَالَ الْهَيْد، هَذَا تَحْرِيفٌ يَا جَابِرُ ... فَقَالَ: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَامْضُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ»، هَكَذَا نَزَلَت» (المفيد، ١٤١٣، ص١٤٩).

<sup>[</sup>۲]- المؤلفات في هذا المجال كثيرة، فهذا علي بن أحمد الكوفي، وهو من علماء الشيعة القدامى، وله كتاب الرد على أهل التبديل والتحريف (ابن شهر آشوب، ١٣٨٠، ص٦٤)، ويوسف بن طاهر الخوئي هو من قدامى علماء أهل السنة، صاحب رسالة تنزيه القرآن الشريف عن وصمة اللحن والتحريف (المروزي، ١٤١٧، ص١٨٥٩)، ومن المتأخرين منهم زكي الدين محمد بن محمد سند الأزهري، ألّف كتابا بعنوان تنوير الأذهان في الرد على مدعي تحريف القرآن (الباباني البغدادي، لا ت،، ج٣، ص٣٣١)، وجعفر مرتضى العاملي هو من كبار علماء الشيعة المعاصرين، له كتاب حقائق هامة حول القرآن الكريم. وهذا غيض من فيض، بل هناك آلاف العلماء المسلمين الذين صرحوا بعدم تحريف القرآن الكريم ضمن تفسير آياته الشريفة أو في كتب أخرى لهم تختص بالعلوم القرآنية وغيرها.

<sup>[</sup>٣]- نقلاً عن المستشرق الإسرائيلي ميئر برآشر.

فمنذ انطلاق الدراسات الاستشراقيّة حول القرآن ونقله حتى العصر الراهن، تناول جملة من المستشرقين هذه المسألة الخطيرة وعبّروا عن آرائهم في هذا الموضوع بين مؤيّد ومعارض. ورجّا كان أوّل مستشرق ادّعى التحريف في القرآن دي ساسي [1] الذي زعم الآية ١٣٨ من سورة آل عمران مختلقة، وتابعه وايل [٢] وزاد عليها آيات وسور أخرى، كما رافقهما اشبرنغر [٣] وهرشفلد [٤] في دعوى تحريف القرآن بالزيادة (139- 138 بالقرآن بالزيادة (139- 138 بالقرآن لأسباب سياسيّة (١٣٧٤، ص٢١٩)، واعتقد آخرون أنّ عددًا من الآيات أضيفت إلى القرآن لأسباب سياسيّة (١٣٧٤، ص٢١٩)، واعتقد آخرون أنّ عددًا من الآيات سقط من النصّ القرآنيّ بحجّة عدم الملاءمة بين فواصلها (112- 111 Nöldeke, 2013, pp. 111).

فضلًا عن اعتماد المستشرقين على المصادر الضعيفة والروايات الموضوعة في إثبات تحريف القرآن (ربيع نتاج، ١٤٣٠، ص٢٤٧)، بذل بعضهم جهودًا في تحقيق الكتب المؤلّفة في اختلاف المصاحف وإخراجها إلى النور (انظر: الصغير، ١٩٩٩،

<sup>[1]-</sup> Silvestre de Sacy (1758 -1838).

هو مستشرق فرنسي، عمل في معهد اللغات والحضارات الشرقية بباريس، وكان استاذا في اللغات الشرقية ولا سيما اللغة العربية، وحقق عددا من الكتب العربية والفارسية مثل «مقامات الحريري» و«كليله ودمنه».

<sup>[2]-</sup> Gustav Weil (1808 -1889).

هو مستشرق ألماني، درس الفلسفة والتاريخ إلى جانب اللغة العربية، وتلمذ على ديساسي، ومن أعماله الشهيرة: محمد على حياته ومذهبه، ومقدمة تاريخية نقدية للقرآن، وترجمة ألمانية لكتب منها: ألف ليلة وليلة، سيرة ابن هشام، أطواق الذهب للزمخشى.

<sup>[3]-</sup> Aloys Sprenger (1813 -1893).

هو مستشرق نمساوي، درس اللغات الشرقية إلى جانب الطب والعلوم الطبيعية، واشتغل في كالج دهلي بالهند، وعمل كأستاذ اللغات الشرقية في جامعة برن النمساوي، وله أعمال أشهرها: حياة وتعليم محمد رابع وفهرس المخطوطات العربية والفارسية والهندية لمكتبة الملك اوده.

<sup>[4]-</sup> Hartwig Hirschfeld (1854 -1934).

هو مستشرق بريطاني، عكف على دراسة الأدب اليهودي العربي وعلاقته بثقافة العرب واليهود، وكان أستاذا لتفسير الكتاب المقدس واللغات السامية في كالج السيدة مونتفيور بلندن، ومن مؤلفاته: مساهمة لشرح القرآن، ودراسة حديثة لجمع القرآن وتفسيره.

<sup>[5]-</sup> Régis Blachère (1900 -1973).

هو مستشرق فرنسي، نقب القرآن الكريم إلى اللغة الفرنسية، وكان أستاذا للغة العربية في الكالج الوطني للغات الشرقية في باريس وجامعة سوربون، وله مؤلفات عدة حول الإسلام منها: مقدمة القرآن، وآثار محمديًّ، ومعضلة محمديًّ.

صص٧٤-٧٥)، زاعمين أنها تُثبت تعدّد نُسَخ القرآن وتكشف عن تحريفه عبر الزمان، وبالتالي عدم إلهيّة مصدره، كما يجدون أمثال هذه البراهين في انتقادات العلماء المسلمين بحق الكتاب المقدّس لليهود والنصارى (جانيپور، ٥-٤١، ص١٩). ومع الأسف لقد كانت الشيعة أشدّ اضطهادًا في هذه الدّراسات الغربيّة؛ إذ بدأت معرفة المستشرقين لرؤية الشيعة إلى القرآن الكريم في القرن التاسع عشر، عبر البحث عن موقفهم تجاه التحريف في كلام الله (طباطبايي، ١٣٩٥، ص١٢)، فلقوا تهمة القول بتحريف القرآن منسوبة إلى هذه الطائفة المسلمة (جولدتسيهر، ١٩٥٥، ص٢٣)، متأثرين بوجهة نظر جماعة من أهل السنة في هذا المجال (راد، ١٣٩٥، ص٤٥)؛ إلى درجة ادّعى بعضهم إجماع المستشرقين على قبول هذه الفكرة بالنسبة إلى الشيعة القدامي (برونر، ١٣٩٥، ص١٥٥).

وفي المقابل، ثمّة عددٌ من المستشرقين -مع أنّهم لم يؤمنوا قط بالقرآن ولم يصدّقوا معارفه - أقرّوا بسلامته من التحريف في القرون الماضية؛ كما يرى توري [١] أنّ القرآن بقي بشكل خاصٍّ دون أيّ تغيير عمّا آتى به رسول الله يَنْ الله على ويجد بول [٢] أصالة القرآن ميزةً متفوّقة له، إذ يمكن بكلّ ثقة قراءة ما أنزِل على رسول الله يَنْ دون حدوث أي تغيير فيه (Lane -Poole, 1879, p. c). ويعتقد موير أنّ القرآن هو الكتاب الوحيد الذي ظلّ نقيًا في غابر الأزمان، فلم يقع فيه تحريف منذ العصر العثماني (Muir, 1912, pp. xxii -xxiii). وبينما ينفي بالمر [٣] ما نُسب إلى العلماء المسلمين من الإيمان بالتحريف قائلًا: إنّ النص القرآني أصبح أصيلًا ومقبوًلا لدى جميع المذاهب الإسلامية منذ العصر العثماني إلى يومنا هذا

<sup>[1]-</sup> Charles Cutler Torrey (1863 -1956).

هو مؤرخ وعالم آثار أمريكي، اشتر بسبب الأدلة المخطوطة التي تدعم اتجاهات بديلة لأصول النصوص المسيحية والإسلامية، ومن مؤلفاته حول الإسلام هو كتاب الأساس اليهودي للإسلام.

<sup>[2]-</sup> Stanley Edward Lane -Poole (1854 -1931).

هو مستشرق بريطاني، وكان مكبًّا على علم الآثار المصرية، واشتغل كأستاذ الدراسات العربية في جامعة دوبلين الإيرلندية، ومن كتبه حول الإسلام هو: مقتطفات لانه من القرآن، والقرآن شعره وقانونه، ودراسات عن المسجد.

<sup>[3]-</sup> Edward Henry Palmer (1840 - 1882).

هو مستشرق بريطاني، وشارك في الرحلات الاستعمارية إلى فلسطين بوصفه مترجما وباحثا وجامعا للنقوش القديمة، ونقل القرآن الكريم إلى اللغة الإنجليزية.

(Palmer, 1955, p. lix)، ويوضّح كلبرغ<sup>[۱]</sup> أنّ هذا المعتقد شاذ بين علماء الشيعة (Palmer, 1955, p. lix)، ويضّح كلبرغ<sup>[۱]</sup>، ويشير إلياش<sup>[۳]</sup> إلى زيف هذه التّهمة الموجّهة إليهم من قبَل المستشرقين (Eliash, 1969, p. 24).

إلى جانب هؤلاء المستشرقين الذين تتمحور معظم أدلّتهم -فيما يخصّ تحريف القرآن الكريم سلبًا أو إيجابًا- حول التراث الإسلامي وترتكز آراؤهم عنه على تأويلاتهم لمؤلّفات العلماء المسلمين، تمخضت في سبعينيات القرن العشرين فرقة استشراقيّة تميّزهم عن أسلافهم رؤيتهم الحديثة إلى المصادر الإسلاميّة، فهُم يثيرون الشكّ فيها مؤكّدين على ابتناء دراساتهم على أدلّة ماديّة تؤيّد آراءهم (فراستي، الشكّ فيها مؤكّدين على ابتناء دراساتهم على أدلّة ماديّة تؤيّد آراءهم (فراستي، الشكّ فيها مؤكّدين على ابتناء دراساتهم الوزبرو [٤] وبرتون وشوميكر [٢٠]- أنّ النّصّ القرآنيّ لم يكتمل في العهد النبوي عَنِيلًه، بل لا يزال يتوسّع ويتقلّص في القرون الأولى العراقيّ لم يكتمل في العهد النبوي عَنِيلًه، بل لا يزال يتوسّع ويتقلّص في القرون الأولى المعدد - حتى أصبح أخيرًا بشكله النهائيّ (وحيدنيا، ١٣٩٧، صص١٠٥). ولهذه المدرسة الاستشراقيّة أصحاب يدرسون المخطوطات القرآنيّة ـ كأدلّة ماديّة على نقل القرآن ـ بحثًا عن التحريف فيها.

[1]- Etan Kohlberg (1943 -).

هو مستشرق إسرائيلي وأستاذ قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة أورشليم العبرية، واهتم بدراسة الفرق الإسلامية ولا سيما الشيعة الإمامية، ونشر مؤلفات عدة عن هذا المذهب، مثل: جوانب الفكر الأخباري في ﴿القرنين ﴾ السابع عشر والثامن عشر، والعقيدة والفقه في الشيعة الإمامية، والدراسات الغربية حول الإسلام الشيعي، ابن طاووس ومكتبته.

[7]- نقلاً عن مقال لكلرغ يعنوان «Some Notes on the Imāmī Attitude to the Qur'ān».

[3]- Joseph Eliash (1933 - 1981).

هو مستشرق إسرائيلي، وكان أستاذا للدرسات اليهودية والشرق الأدنى، توفى جراء جلطة قلبية بينما كان مكبًّا على دراسة الفقه الشيعى وترجمة مختارات من المدونة الإسلامية الشيعية للتقليد الشفهى.

[4]- John Wansbrough (1928 -2002).

هو مؤرخ أمريكي، وكان مدرسا في مدرسة الدراسات الشرقية والإفريقية بجامعة لندن، ومنتميا إلى المدرسة التنقيحية (Revisionist school) في الدراسات الإسلامية، وله كتب أشهرها هو الدراسات القرآنية.

[5]- John Burton -Page (1921 - 2005).

هو مستشرق بريطاني، وكان من المساهمين في تأليف الإصدار الثاني للموسوعة الإسلامية (EI2) في ثلاثة مجالات رئيسة: مواقع المسلمين، والسلالات الإسلامية، وتصنيف الأبنية الإسلاميّة.

[6]- Stephen Shoemaker (1968 -).

هو أخصائي في تاريخ المسيحية وباكورة الإسلام، وله عدة مؤلفات في هذا المجال، مثل كتاب لقد ظهر نبي: نشأة الإسلام من المنظورين المسيحي واليهودي، وكتاب ثلاثة شهداء نصاري من فلسطين الإسلامية المتقدمة. ولربًا أوّل من ادّعى وقوع التحريف في المخطوطات القرآنيّة الشريفة هما مينغانا ولويس<sup>[1]</sup> في مقال لهما عن ثلاثة مخطوطات قديمة<sup>[7]</sup> -حسب زعمهماتختلف عن النّصّ القرآنيّ الراهن. ولكن «جرد بوين»<sup>[7]</sup> هو أوّل من أثار ضجّة إعلاميّ بسبب دعواه بشأن التحريف في المخطوطات القرآنيّة المكتشفة بجامع صنعاء واختلافها عن النصّ القرآنيّ المتناول بين أيدينا<sup>[3]</sup>. إلاّ أنّ هؤلاء الثلاثة لم يكونوا أوّل من قام بدراسة المخطوطات القرآنيّة، ولا أوّل من خطرت على باله شبهةُ التحريف فيها، كما يسبقهم ويري<sup>[6]</sup> الذي توقّعَ استكشاف قراءاتٍ جديدة للقرآن الكريم عبر دراسة مخطوطاته (94. يا 1882, vol. 1, p. 349)، وكذلك جماعة من المستشرقين الذين طمحوا إلى إعداد طبعةٍ نقديّةٍ للمصحف الشريف على أساس تلك المخطوطات [<sup>7]</sup>.

وقد استمرّ هذا الاتّجاه الاستشراقي إلى عصرنا هذا، ويعدّ اليوم «دانيل آلِن بروبيكر» [٧] من روّاد دعوى التحريف في المخطوطات القرآنيّة، والذي ألّف كتابًا بعنوان «تصحيحات في المخطوطات القرآنيّة المبكرة: عشرون نموذجا» [٨] المزمع دراسته وتقويمه فيما يلي من هذا الكتاب. يهدف بروبيكر في كتابه إلى إثبات أنّ المخطوطات القرآنيّة القديمة تعرّضت للتعديل والتّصحيح حتى بات النّصّ القرآنيّ بشكله الحالي في زمن متأخّر، وليس تثبيت هذا الكتاب المقدّس يعود إلى العصر النبويّ عَنَالِيّهُ، كما يعتقد المسلمون وينفون حدوث التحريف في مرور الأعوام. ويزوّد

<sup>[1]-</sup> Alphonse Mingana & Agnes Smith Lewis.

سيأتي الكلام عنهما في الفصل الأول.

<sup>[2]-</sup> Leaves from Three Ancient Qurans Possibly Pre -Othmanic (Cambridge, 1914).

<sup>[3]-</sup> Gerd -Rudiger Puin (1940 -).

<sup>[</sup>٤]- سيأتي الحديث عنه في الملاحظات التي تقدمتْ على مقدمة كتاب بروبيكر.

<sup>[5]-</sup> Elwood Morris Wherry (1843 - 1927).

هو مبشر مسيحي ومبعوث أمريكي إلى الهند، وكان مهتما بموضوع مناقشات المسلمين وعلاقتهم بالمسيحيين، وله مؤلفات حول الإسلام مثل: الشرح الشامل للقرآن، والإسلام والتبشير، والعالَم الإسلامي.

<sup>[</sup>٦]- سبأتي الحديث عنه في الفصل القادم.

<sup>[7]-</sup> Daniel Alan Brubaker.

<sup>[8]-</sup> Corrections in Early Qur'an Manuscripts: Twenty Examples.

المؤلفُ القارئَ بصورٍ من المخطوطات القرآنيّة يَظهر فيها النّصّ القرآنيّ مختلفًا عن القرآن المطبوع في الوقت الراهن، والتصحيحُ الموجود فيها يجعل النصّ موافقًا للمصاحف التي بين أيدنا.

إضافة إلى النماذج التي يتناولها بروبيكر في كتابه هذا، له نماذج كثيرة أخرى من المصاحف المخطوطة التي عثر عليها؛ حيث يختلف فيها النّص القرآني عن الذي بين أيدينا، أو أنّه عُدّل ليصبح موافقًا للقرآن المطبوع، ويأتي بصور هذه المخطوطات في فيديوهات ينشرها على اليوتيوب. ونجد -للأسف- أنّ هذه الفيديوهات قد تُترجم إلى العربية أو الفارسيّة من قبَل أعداء الإسلام؛ بغية إثارة الشبهة في قلوب من لا خبرة له في مجال دراسة المخطوطات، والإيحاء إليهم أنّ القرآن الكريم محرّفٌ ومختلفٌ عمّا كان في صدر الإسلام.

إذًا، من منطلق ضرورة الرّد على شبهات المستشرقين وتوعية المؤمنين حول القرآن الكريم وصونه من التحريف منذ نزوله على خاتم الأنبياء والمرسلين عَلَيْلَهُ إلى الوقت الراهن، سوف نتطرّق في دراستنا هذه إلى تقويم فرضيّة بروبيكر وجدوى وثائقه في إثبات دعاويه، وذلك عبر الإجابة عن الأسئلة الآتية:

١- ما هي أهم دعاوي بروبيكر في كتابه المذكور آنفًا؟

٢- هل يجدي المنهج الذي يسلكه بروبيكر في إثبات فرضيّته؟

٣- هل تؤيّد الأدلّة الماديّة -أي المخطوطات القرآنيّة المبكرة- دعاوى بروبيكر؟

بناء على هذا، تتألّف هذه الدّراسة النقديّة من ثلاثة فصول، وهي: الفصل الأوّل، نلقي نظرةً عابرةً على اهتمام المستشرقين بدراسة المخطوطات القرآنيّة، مع تعريفٍ بأشهر المستشرقين وبأهم المؤلّفات في هذا المجال. وفي الفصل الثاني، تأتي السيرة الذاتيّة للمستشرق الأمريكي دانيل بروبيكر، وتعريف مختصر بأهم أعماله العلميّة، ثم يلي ذلك خلاصة عمّا ورد في كتاب بروبيكر من أوّله إلى آخره. ومن ثمّ نعرض لثلاثة آثار حاولت الرّد على دعاوى بروبيكر، مع التنويه إلى ما تمتاز به هذه الدراسة

عمّا سبقها. والفصل الثالث، ينقسم إلى مبحثين؛ في المبحث الأوّل نقدّم ملاحظاتٍ على ما قاله بروبيكر في كتابه، ونحاول الرّدّ على الشّبهات التي أثارها. ثم نذكر جملةً من التفاصيل المرتبطة بالمخطوطات التي استفاد منها بروبيكر في كتابه بقدر ما نُشرت من معلوماتها واطّلعنا عليها. بعد ذلك نتناول منهجيّة المؤلّف ونقوّم نجاعتها في التوصّل إلى ما كان بصدده. وفي المبحث الثاني نزوّد القارئ الكريم بصورٍ من المخطوطات القرآنيّة المبكرة السليمة من الأخطاء والتعديلات، والتي ترفض دعاوى بروبيكر بشأن التحريف الواقع في القرآن المجيد. وفي الخاتمة، نستنتج أنّ ما عثر عليه بروبيكر وزعمه تحريفًا أو تعديلًا للنّصّ القرآنيّ ليس إلّا أخطاء نسخيّة تصدر عن كلّ بروبيكر وغمه مقدم، فلا يُعبأ بها إذا كانت فريدةً لا تكرّر في جميع المخطوطات، كما لا تطعن في صحّة النّصّ إذا كانت المخطوطات الأخرى خاليةً منها.

وأخيرًا، أقدّم جزيل الشّكر والامتنان والتقدير والاحترام للمركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية، على موافقتهم على نشر هذه الدراسة؛ وأشكر كلّ الشكر أستاذي الغالي الدكتور مرتضى توكلي، مدير قسم الأبحاث بمركز طباعة القرآن الكريم ونشره في الجمهورية الإسلامية الإيرانية، الذي أشرف على هذه الدراسة، وأرشدني إلى النهج القويم في إنجازها؛ كما أشكر مركز طباعة القرآن الكريم ونشره، الذي زوّدني بجملةٍ من صور المخطوطات القرآنيّة، والتي استخدمتها في تأليف هذا الكتاب. وأثمني من الله عزّ وجلّ أن يتقبّل هذه الدراسة المتواضعة، ويجعلها توعيةً للأمّة الإسلاميّة وصيانة لها من تضليل المستشرقين وأعداء الدين.

المؤلف

# الفَصْيَانُ الأَوْلَ

# ملخّص عن اهتمام المستشرقين بدراسة المخطوطات القرآنيّة



لقد كان لعالم الاستشراق دورٌ بارزٌ في مجال المخطوطات العربيّة القديمة، من جمعها، وحفظها، وفهرستها، وتحقيقها، ونشرها، وترجمتها، وما إلى ذلك من الجهود العلميّة التي بذلوها منذ ظهور المطبعة في القرن الخامس عشر للميلاد، فكانوا من أوّل مَن اعتنى بطباعة الكتب العربيّة (الطناحي، ١٤٠٥، ص٢١٣)، وقد كان هذا الاهتمام بالتراث العربيّ الإسلاميّ من منطلق وعيهم بنفعها وغنائها للحضارة الغربية (الچراخ، ١٤٣١، ص١٦)، وقد لجأوا في استقطاب المخطوطات وجلبها إلى بلدانهم الأوروبية إلى وسائل شرعيّة وغير شرعيّة، مثل إرسال البعثات العلميّة إلى أقطار العالِم الإسلامي، واستغلال المجاعة وعوز أصحاب الكتب إلى أموال زهيدة، وسرقة المكتبات، والاستعمار السياسيّ (انظر: عبد الله، ٢٠١٣، ص ٤٥٠ -٤٥٣).

وبها أنّ القرآن الكريم هو أهم كتاب عربي، وأثمنها قيمةً وأكثرها أثرًا على حياة الأمّة الإسلاميّة، فقد اكترثت جماعة من المستشرقين بدراسة مخطوطاته والبحث عمّا ورد في مطاوي أوراقها، وكانوا في هذا المسار بصدد الحصول على طبعة نقديّة [1] للقرآن الكريم، وهذا هو المشروع الذي أنجزوه بالنسبة إلى كتابهم المقدّس، حيث وجدوا نصوصه المنقولة عن الوثائق والشهود مكتظة باختلاف معقّد، إلى درجة يتعذّر الحصول على النّصّ الأصليّ دون استخدام منهج النقد [النصي]، أي عمليّة التمييز ونبذ القراءات التي نشأت في سلسلة الانتشار (Nestcott & Hort, 1896, p. 1). لذلك لمّا رأوا منهج النقر والقرآن وظنّوا أنّ كليهما تعرّضا للتطوّر والتغيّر عبر القرون مخطوطات العهدين والقرآن وظنّوا أنّ كليهما تعرّضا للتطوّر والتغيّر عبر القرون حاولوا تطبيق ذلك المنهج على المخطوطات القرآنيّة (Small, 2011, pp. vii -viii).

وفي هذا الفصل، نتطرّق إلى أهميّة المخطوطات عند المستشرقين، ويتوزّع على أربعة مباحث، كالآتى:

<sup>[1]-</sup> Critical edition.

<sup>[2]-</sup> Textual Criticism.



### المبحث الأوّل: بدايات اهتمام المستشرقين بدراسة المخطوطات القرآنيّة

سنتحدّث فيما يلي باختصار عن المساعى التي بذلها عددٌ من المستشرقن في مجال دراسة المخطوطات القرآنيّة بغية الحصول على طبعة نقديّة للقرآن الكريم. هناك من يعتقد أنّ البحث عن الدليل الماديّ على نقل القرآن المكتوب بدأ في أواخر القرن الثامن عشر المبلادي، وكان أوّل من اعتنى بهذا المجال باكوب جورج كريستبان أدلر [١]، إلاّ أنّه واجه مشكلة تحديد وتأريخ المخطوطات القرآنيّة التي تعود إلى القرن الأوّل الهجري (Déroche, 2020, p. 167). وكان مستشرقًا ألمانيًّا وعالمًّا لاهوتيًا رفيعَ المستوى في الدنمارك، ويُعرف البوم بالرائد في علم المسكوكات الإسلاميّة [2] Heidemann,) 2016, p. 160). درسَ أدلر سلسلةً لا مثبل لها من المخطوطات العبريّة والسربانيّة والعربيّة، عندما كان برجع إلى المكتبات الأوربيّة طوال رحلاته، ووثَّق ملاحظاته في عدد من المذكرات، واستطاع أن ينشر بعضها في مؤلّفاته المطبوعة (Ronny, 2017,) (p. 275). وقد دُعى في عنفوان شبابه إلى زيارة شاملة للمكتبة الملكية بكوبنهاغن تحت رعاية رئيس الوزراء والمؤرخ الدنماركي غولدباغ [٤]، واهتمّ بدراسة مجموعة من المخطوطات القرآنيّة المبكرة التي تعود إلى العصر العباسي. ومع أنّ جميع دراساته السابقة كانت مبنيّة على الآثار المطبوعة، اعتنى أدلر عندئذ بالنّصوص غير المطبوعة وأقلامها القدعة، ومَكِّنَ من تطوير خبرة علميَّة ملحوظة في هذا المجال ونشر دراساته حول المخطوطات الكوفية [٥] (ibid., pp. 284 -285).

لكن الحقيقة هي أنّ أدلر لم يكن أوّل من اهتمّ بالمخطوطات القرآنيّة في عالم الاستشراق، فقد سبقه بعض المستشرقين مثل باغانيني [٦]، والذي ظهرت أوّل نسخة

<sup>[1] -</sup> Jacob Georg Christian Adler (1756 -1834).

<sup>[2] -</sup> Islamic numismatics.

<sup>[3] -</sup> The Royal Library in Copenhagen.

<sup>[4] -</sup> Ove Høegh -Guldberg (1731 -1808).

<sup>[5] -</sup> Descriptio codicum quorundam cuficorum, partes Corani exhibentium in Bibliotheca Regia Hafniensi et ex iisdem de scriptura Cufica Arabum observationes novae : praemittitur disqvisitio generalis de arte scribendi apud Arabes ex ipsis auctoribus Arabicis iisqve adhuc ineditis sumta; Altonae: 1780.

<sup>[6] -</sup> Paganino Paganini (1450 -1538).



مطبوعة من النص العربي للقرآن على بده في مدينة البندقية[١] سنة ١٥٣٠ للميلاد، إِلَّا أَنَّهَا أَتِلْفَتْ بِعِد قَلِيلِ مِن طباعتِها؛ إذ كان فيها مِن الأخطاء ما حالَ دون بيعها (Rezvan, 2020, p. 256). وقيل إنه طبعَ القرآن لأوّل مرة عام ١٥٣٧ للميلاد، غير أَنَّه أُتلف بِسبِب مرسوم بابوي (Albin, 2004, p. 265). وعلى أيّ حال، ما أنّ باغانيني كان أوّل من أعدّ نسخةً مطبوعةً من القرآن المجيد، فلم يكن قبل ذلك إِلَّا المصاحف المخطوطة، فلرما هو أوَّل مستشرق اعتنى بدراسة علميَّة فيما يخصُّ المخطوطات القرآنيّة.

ثم تجدر الإشارة إلى هينكلمان[1]، وهو عالم اللّهوت البروتستاني والمستشرق الألماني، الذي اشتهر بسبب طباعة القرآن الكريم للمرة الثانية في العالَم عام ١٩٦٤ للمبلاد في هامبورغ، ورغم أنّ مصحفه لم يكن بربئًا من الأخطاء، ولكنّه كان نافعًا جدًا من المنظور الفيلولوجي. وعندما كان مشغولًا بتحضر هذه الطبعة النقديّة للقرآن، راجعَ جملة من مخطوطاته، فتمكّنَ من إخراج مصحف [٣] ماثل مخطوطات العهد العثماني في عدد من سماتها (Daub, 2016, pp. 156 -158). وبينما كانت الكنيسة الكاثوليكيّة تمنع طباعة القرآن الكريم منعًا باتًّا في القرون الوسطى، لكن الفاتيكان أدركت أخيرًا عدم جدوى هذا المنع. ثم تلت هذه الطبعة للقرآن الكريم طبعةٌ أخرى على يد المستشرق الإيطالي مارّاجي [1]، والذي كان عمله منتًا على أساس المخطوطات القرآنيّة (Rezvan, 2020, pp. 256 - 258).

ومن المستشرقين المشاهير الذين اهتمّوا بدراسة المخطوطات القرآنيّة هو ميكله أماري<sup>[0]</sup>، وكان هذا المستشرق الإيطالي أوّل من اصطلحَ «الخط الحجازي»، وذلك على أساس ما قاله ابن النديم، والمقارنة بن كلامه والمخطوطات القرآنيّة في باريس[٦]؛ غير

<sup>[1] -</sup> Venice.

<sup>[2] -</sup> Abraham Hinckelmann (1652–1695).

<sup>[3] -</sup> Al -Coranus S. Lex Islamitica Muhammedis Filii Abdallae Pseudoprophetae, Ad optimorum Codicum fidem edita; Schultzio -Schillerin.

<sup>[4] -</sup> Ludovico Marracci (1612 -1700).

<sup>[5] -</sup> Michele Amari (1806 - 1889).

<sup>[</sup>٦] - ومن آثاره في هذا المجال مقالة بعنوان «Bibliographie primitive du Coran».

أنّ عمله بقي مهجورًا، ولم تتقدّم الدراسات في هذا المجال بشكل ملحوظ حتى نشرت عبّود [1] كتابها بعنوان «نشأة الخط العربي: مع وصف مفصل للمخطوطات القرآنية في المعهد الاستشراقي» [250] (Déroche, 2004, p. 256). وكانت هي أول امرأة عضوًا في قسم اللغات الشرقيّة والمعهد الاستشراقي بجامعة شيكاغو الإمريكيّة. وخلال الحرب العالمية الثانية -عندما احتضن ذلك المعهد المخطوطات الإسلاميّة المبكرة - عكفت عبود على دراسة هذه الوثائق الثمينة عبر التاريخ الإسلامي والفيلولوجيا (,Mahdi المهامة من القرآنيّة، مثل الكتاب المذكور آنفًا، ومقالة بعنوان "المخطوطات القرآنيّة المغربيّة من القرآنيّة، مثل الكتاب المذكور آنفًا، ومقالة بعنوان "المخطوطات القرآنيّة المغربيّة من القرآنية المنعربيّة من القرآنية المنامن عشر [للميلاد]" [1].

كذلك ألفونس مينغانا<sup>[3]</sup> يُعدّ من المستشرقين الذين اهتمّوا بدراسة المخطوطات الإسلاميّة، وكان هو قسيسًا من المسيحيين الكلدان، وأستاذًا للّغات الشرقيّة -مثل السريانيّة والعربيّة والعبريّة- في الجامعات الأوروبيّة، وقد اشتهر اليوم بسبب مجموعة ثرية من المخطوطات التي جلبها من بلدان الشرق الأوسط طوال رحلاته في عشرينيات القرن العشرين على نفقة كادبوري [10]، وبالنسبة إلى اهتمامه العلميّ بالمخطوطات القرآنيّة يمكنُ الإشارة إلى محاولاته في تحقيق ثلاثة مخطوطات قرآنيّة مبكرة [17] بالتّعاون مع المستشرق الأسكتلندي أغنيس لويس [17] (Woledge, 2006)، وملاحظاته على عدّة مخطوطات قرآنيّة في مكتبة جان رايلاند [14].

<sup>[1] -</sup> Nabia Abbott (1897 -1981).

<sup>[2] -</sup> The rise of the North Arabic script and its Kur'ānic development: with a full description of the Kur'ān manuscripts in the Oriental Institute; University of Chicago Press: 1939.

<sup>[3] -</sup> Maghribi Koran manuscripts of the seventeenth and the eighteenth centuries; American Journal of Semitic languages and literatures: 1938.

<sup>[4] -</sup> Alphonse Mingana (1881 -1937).

<sup>[5] -</sup> Edward Cadbury (1873 -1948).

هو رجل أعمال بريطاني ورئيس لشركة إنتاج الحلويات في لندن.

<sup>[6] -</sup> Leaves from three Ancient Qur'ans, Possibly Pre -Othmanic: with a list if their variants; Cambridge: 1914.

<sup>[7] -</sup> Agnes Smith Lewis (1843 -1926).

<sup>[8] -</sup> Notes upon some of the Kuranic manuscripts in the John Rylands Library; Bulletin of the John Rylands



#### المبحث الثاني: المستشرقون ومحاولات التوصّل إلى طبعة نقديّة للقرآن الكريم

قبل الاشارة إلى المستشمقين الآخرين، بحدر الذكر أنّ ظهور الفيلولوجي الكلاسيكي كان له أثرٌ كبرٌ في ألمانيا في المنتصف الثاني من القرن الثامن عشر على دراسة القرآن الكريم، كما وقد أدّى نجاحُ الألمان في دراسات العهدين إلى نزعة نحو دراسة القرآن في القرن التاسع عشر (Rezvan, 2020, p. 266). كذلك ازدادت عناية المستشرقين بالحصول على طبعةِ نقديّةِ للمصادر العربيّة الأصليّة في القرن نفسه (Shah, 2020, p. 6). فنظرًا إلى هذه الرؤية الحديثة في عالم الاستشراق شعر فريق منهم مسيس الحاجة إلى طبعة نقديّة للقرآن الكريم مكن التعويل عليها؛ إذ طُبع في هذه البرهة من الزمن -يعنى سنة ١٨٣٤ الميلادية بالتحديد- مصحف آخر[1] على يد المستشرق الألماني فلوغل[1]، وحظى مكانة رفيعة بين المستشرقين (Déroche, 2006, p. 184)، إلّا أنّ هذه الطبعة ما زالت غير قادرة على تلبية طموحهم، كما وقد أعرب بعضهم عن استيائهم من هذا المصحف (Bergsträsser, 1930, s. 1)، إلى جانب مصحف آخر مّت طباعته في القرن العشرين للميلاد في القاهرة عام ١٣٤٢ الهجري، ألا وهو المصحف الأميري أو طبعة الملك فؤاد، والذي اعتنت بإعداده لجنةٌ من علماء الأزهر الشريف، بترأسهم الشبخ محمد على خلف الحسيني وحفني ناصف وغيرهما (الرومي، ٢٠٠٥، ص ٥٠٥)، لكي يسهّل تعليم القرآن المجيد في مصر، وبعد مرور بضع عشرة سنة مّت إعادة النّظر في المصحف وطُبع ثانية في عهد الملك فاروق.

ورغم أنّ هذا المصحف أصبح متداولًا بين المسلمين -من الشيعة وأهل السنة-والباحثين الغربيين، لكنّه أيضًا لم تتحقّق غاية المستشرقين؛ لأنّ العلماء الذين ساهموا في إنجاز ذلك المشروع -أي المصحف الأميري- لم يسعوا في إعادة بناء

Library; Vol. 2, No. 3, July -Sept. 1915.

<sup>[1] -</sup> Corani Textus Arabicus: Ad fidem librorum manu scriptorum et impressorum et ad praecipuorum interpretum lectiones et auctoritatem recensuit indicesque triginta sectionum et suratarum.

<sup>[2] -</sup> Gustav Leberecht Flügel (1802 -1870).

الشكل القديم للقرآن، بل حاولوا فيه تقديم قراءة رسميّة، أي رواية حفص عن عاصم (Reynolds, 2008, p. 2). فضلا عنه، لم يكن إعداد هذا المصحف على أساس مراجعة المخطوطات القرآنيّة مع شيوعها وتوفّرها وقتئذ، بل اعتمدت اللجنة العلميّة على المؤلّفات المعروفة في علم القراءات والرسم وعد الآي (دية، اللجنة العلميّة على المؤلّفات المعروفة في علم القراءات والرسم وعد الآي (دية، ٢٠١٤، ص٢٠٨). إذًا طرح مستشرقان -وهما برغشترسر المعروفة في محاضرة نقديّة للقرآن على أساس مخطوطاته المبكرة، وقدّم برغشترسر خطّته في محاضرة ألقاها في ذكرى يوم الاستشراق الألماني السادس عام ١٩٣٠ للميلاد، وتلقّى اقتراحُه ترحيبًا من قبَل الباحثين الغربيين في فيينا. لذلك من الممكن افتراض أنّ مشروع طبعة نقديّة للقرآن كان مستوحًا مما قام به علماء القاهرة، إذ كان برغشترسر وجفرى ناشطين في مصر أثناء تدوين ذلك مصحف (4- 3 (Reynolds, 2008, pp. 3).

بناء على ذلك المشروع المقترح، أقرّت الأكاديميّة البافاريّة للعلوم بمونيخ خطّة لجمع أكبر قدر ممكن من صور المخطوطات القرآنيّة القديمة، ومهّدت بذلك لجمع أكبر قدر ممكن من صور المخطوطات القرآنيّة القديمة، ومهّدت بذلك ولأوّل مرة- لبحث مادة هذه المصادر المهمّة (بريتسل، ٢٠٠٤، ص ٢٧٧ - ٢٧٨)، غير أنّ هذا مشروع -أي طبعة نقديّة للقرآن- بات مهجورًا لمّا تُوفي برغشترسر عام ١٩٣٣ الميلادي، ولكن زميله وخلَفه في مونيخ، بريتسل [٢]، واصل ذلك وعمل على إكماله (p. 4)، وهذا ما صرّح به جفري في كتابه الذي جمع بين جملة من المصاحف المخطوطة وقام بشرح اختلافاتها النصيّة قائلًا: إنّه كان يتعاون مع برغشترسر بغية تحضير مجموعة من المواد التي تساعد على الكتابة عن تاريخ تطوّر النصّ القرآني. وقد جمع بريتسل [إلى الآن] مجموعةً كبيرةً من الصور من المصاحف الكوفيّة، إضافة إلى كتب غير منشورة للقراءات. فمن المأمول أن يُنشر نصّ القرآن مع أداة نقديّة [٤] تزوّد القارئ بمجموعة من الفوارق النصيّة (ب1937, p. vii).

<sup>[1] -</sup> Gotthelf Bergsträßer (1886 -1933).

<sup>[2] -</sup> Arthur Jeffery (1892 -1959).

<sup>[3] -</sup> Otto Pretzl (1893 -1941).

<sup>[4] -</sup> Apparatus criticus.

ومع أنّ المشروع كان على وشك الاكتمال، حالت الحرب العالميّة الثانية دون تحقّق هذا الأمل؛ إذ دُعي بريتسل إلى الخدمة العسكرية ولقي حتفه سنة ١٩٤١ للميلاد. وبعد نهاية الحرب جاء اشبيتالر [1] -والذي كان مترجماً للجيش الألماني فيما سبق - كخلَفٍ لبريتسل في مونيخ، إلّا أنّه لم يكن يرى رؤية أسلافه في مشروع القرآن، فوضع نهاية لذلك. وقال جفري [1] في تقرير له سنة ١٩٦٤ الميلادية في أورشليم: أُتلِفت مجموعة مونيخ بالقصف والنار، فيجب بدء تلك المهمّة الضّخمة من الصفر [6- 5 . Reynolds, 2008, pp. 5]. فظنّ المستشرقون أنّ مجموعة صور المصاحف المخطوطة لم يبق منها شيء، كما اقترح بوين دراسة المخطوطات المستكشفة من العموصة عنعاء كبديل لتلك المجموعة المدمّرة (Puin, 1996, p. 107).

لكنّ الحقيقة هي أنّ المجموعة المذكورة كانت قد أنقِذت من الحرب، واشبيتالر -الذي كان يخبّئ ذلك الكنز الثمين ويتولى أمره بنفسه في هذه المدة الطويلة لم يكن صادقًا في دعواه بأنّ مواصلة المشروع أصبحت مستحيلةً بالكامل. فقد أعطى هو تلك المجموعة لتلميذته نويورث أقبل وفاته (Higgins, 2008)، وهي أعطى مور المخطوطات القرآنيّة - اليوم في خدمة مشروع ضخم يسمى بـ«كوربوس كورانيكوم» (Bennett, 2013, p. 298)، وسيأتي الحديث عنه لاحقًا.

أما بعد الحرب العالمية الثانية، فقد أثار استكشاف مجموعة ضخمة من المخطوطات القرآنيّة المبكرة في العاصمة اليمنيّة ضجّةً في الإعلام، فبعد هطول أمطار غزيرة في سنة ١٩٦٥ باليمن -والذي أدّى إلى هدم سقف جامع صنعاء-اكتشف العمالُ لدى ترميمه خزانة تضم مخطوطات من المصاحف القديمة والكتب البالية، فألقوها بأمر من وزير الأوقاف في أكياس الحبوب، ووضعوها في مكتبة الأوقاف. ثم في سنة ١٩٧٢ عندما أصبح جداره الغربي على وشك الانهيار،

<sup>[1] -</sup> Anton Spitaler (1910 -2003).

<sup>[</sup>۲]- نقلا عنه من مقال له بعنوان «The textual history of the Qur'an»، المطبوع عام ۱۹٤۷ للميلاد.

<sup>[3] -</sup> Angelika Neuwirth (1943 -).

هي مستشرقة ألمانية وأستاذة الدراسات القرآنية في جامعة برلين المفتوحة، ولها عدة مؤلفات في المجالات الإسلامية، منها: القرآن في سياقه، والقرآن كنصّ للعصور القديمة، والسور المكية المبكرة.

قررت وزارة الأوقاف اليمنيّة بهدم الجدار وبنائه مرة أخرى. وإبّان ذلك عُثر على كميات كبيرة من المخطوطات القرآنية المبكرة، فألقوها في الأكياس ولتنتقل إلى المتحف الوطني، ومن ثم إلى المكتبة الغربية المتاخمة للجامع، وهي اليوم يُحتفظ بها في «دار المخطوطات» المخصّصة لها. وإدراكًا لأهميّة هذه المصاحف القيّمة، طلب القاضي إسماعيل بن علي الأكوع -الرئيس السابق للهيئة العامة للآثار ودور الكتب- الدعم من الخبراء الأجانب لصيانة هذه المخطوطات وترميمها وفهرستها (شاكر، ٢٠٢٠، ص٢٥٥ -٣٦٨).

فعندما فتحت اليمن أبوابها على المستشرقين، انطلق مشروع لدراسة المخطوطات القرآنيّة منذ سنة ١٩٨٠ الميلادية بالمساندة المالية للقسم الثقافي بالخارجية الألمانية، واستمر حتى سنة ١٩٨٩ للميلاد، وساهم في ذلك: ألبرشت نوث [١] (من جامعة هامبورغ) وجِرد بوين [١] وهانس بُتمِر [١] (كلاهما من جامعة زارلند) وأوزولا ترايبهُلتس (مرممة الوثائق النمساوية). ومع أنّ صور الميكروفيلم التي صوّرها بوين وبتمر من قطع المخطوطات بقيت بعيدًا عن متناول أيدي الباحثين [١]، نشرت إليزابيت بوين [١] (زوجة جرد بوين) النص الباطني لعدد طفيف من الطروس [١] (Sadeghi & Goudarzi, 2012, pp. 10 - 12) في مقالات بعنوان من الطروس قرآني مبكر من صنعاء»[٨].

<sup>[1] -</sup> Albrecht Noth (1937 -1999).

هو مستشرق ألماني، وكان أستاذا للغات الشرقية في جامعة هامبورغ الألمانية.

<sup>[2] -</sup> Gerd -Rudiger Puin (1940 -).

<sup>[3] -</sup> Hans -Caspar Graf von Bothmer (1942 -).

<sup>[4] -</sup> Ursula Dreibholz.

<sup>[0] -</sup> وإلى الآن أيضًا لم تُنشر صور تلك المخطوطات إلا قليلاً.

<sup>[6] -</sup> Elisabeth Puin.

<sup>[</sup>۷] - الطِرس هو الكتاب الذي محِي نصه ثم أعيدت كتابته (شوقى وطوبي، ۲۰۰۵، ص٣٣٣).

<sup>[8] -</sup> Ein früher Koranpalimpsest aus Şan'ā'; Tile 1 -5: 2008 -2014.





يوجد مجموعة من المستشرقين المعاصرين ممّن اهتمّ بدراسة مخطوطات صنعاء القرآنيّة، كالمستشرق الإيطالي سِرجو نويا نوسدا<sup>[1]</sup>، وهو الذي أسّس مؤسّسة للدراسات العربيّة والإسلاميّة <sup>[7]</sup> سنة ١٩٩٩ للميلاد (Rezvan, 2008, p. 72)، وأطلق مشروعًا بعنوان «مصادر النقل المكتوب للنص القرآني» [<sup>7]</sup> لنشر أهمّ المخطوطات القرآنيّة المبكرة. وبعد أن نشرَ المجلد الثاني من دراساته، غيّر عنوانه إلى «المصاحف المبكرة: عصر الرسول عَيْلَةُ والخلفاء الراشدين والأمويين»، [<sup>3]</sup> وواصله وحيدا. كذلك بدأ مشروعًا يركّز على القطع المبعثرة في المكتبات -مثل فاتيكان، ولايدن، وفيلادفيا، والقاهرة و...-غير أنّ نوسدا لقي حتفه في حادث سير لمّا كان المشروع في لمساته الأخيرة، فاشتغل كيث اسمال [<sup>6]</sup> لأجل إنهائه. وكان نوسدا أيضًا بصدد نشر المخطوطات البرديّة، إلاّ كمله بقي غير مكتمل، كما كان مُكبًا على دراسة مخطوط صنعاء، وواصل هذه الدراسة كريستين روبين [<sup>7]</sup> بعد وفاته، وهي مستمرّة اليوم بالتعاون مع مشروع «كوربوس كورانيكوم» (Rezvan, 2020, p. 267).

وأخيرًا تجدر الإشارة إلى المستشرق الفرنسي فرانسوا ديروش<sup>[7]</sup>، زميل نوسدا، والذي شاركه في إنجاز مشروع «مصادر النقل المكتوب» المذكور آنفًا، وهو أستاذ كلية دو فرانس<sup>[8]</sup> ومتخصّص في علم المخطوطات والكتابات القديمة، ويترأس حاليًا

سيأتي الحديث عنه في الفصل التالي.

<sup>[1] -</sup> Sergio Noja Noseda (1931 -2008).

<sup>[2] -</sup> Fondazione Ferni Noja Noseda di Studi Arabo -Islamici.

<sup>[3] -</sup> Sources de la transmission manuscrite du texte coranique.

<sup>[4] -</sup> Early Qur'āns: The Era of the Prophet, the Rightly -Guided Caliphs and the Umayyads.

<sup>[5] -</sup> Keith Small (1959 -2018).

<sup>[6] -</sup> Christian Robin.

هو مدرس في مدرسة الدراسات التاريخية بمؤسسة الدراسة العليا في جامعة برينستون الأمريكية، وأخصائي في مجال شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام وإثيوبيا.

<sup>[7] -</sup> François Déroche (1952 -).

<sup>[8] -</sup> Collège de France.

كرسي «تاريخ القرآن: النص والنقل»<sup>[1]</sup>، وله مؤلّفات كثيرة تتمحور حول دراسة المخطوطات القرآنيّة، مثل: «التقليد العباسي: المصاحف من القرن الثامن إلى العاشر [الهجري]»<sup>[2]</sup>، و«النقل المكتوب للقرآن في عهود الإسلام الأولى»<sup>[3]</sup>، و«المصاحف الأموية: نظرة عامة»<sup>[4]</sup>. وهناك عددٌ آخر من المستشرقين ممن عكف على دراسة مخطوطات القرآن، ولكن نكتفي بذكر هؤلاء.

وفي هذا الصّده، تجدر الإشارة إلى مشروع ذاع صيته في هذا المجال، ألا وهو مشروع «كوربوس كورانيكوم» [5] ، ويترجم في العربية بـ «المدونة القرآنيّة» أو «الذخائر القرآنيّة»، وهو -كما تقدّم سابقًا- استمرار لمشروع برغشترسر وجفري وبريتسل للتوصّل إلى طبعةٍ نقديّةٍ للقرآن الكريم. وقد انطلق هذا المشروع منذ سنة ٢٠٠٧ الميلاديّة برعاية أكاديميّة برلين -برندبورغ للعلوم [6] ، ويتمتّع بتمويل يمتدّ حتى سنة ٢٠٢٥ للميلاد. تُشرف أنجليكا نويفرث [7] -وهي أستاذة بجامعة برلين الحرة- على المشروع، ويديره تلميذُها ميشائيل ماركس [8] . وقد تلقّى المشروع ردود فعلٍ بين التأييد والانتقاد من قبَل المسلمين والمستشرقين، مما دفع القائمين به إلى جولات في البلدان الإسلاميّة بصدد تبيين غاياته، وأنّه لا يطمح أصلًا إلى إخراج نسخة جديدة للقرآن، بل هدفه المنشود هو توثيق النّصٌ القرآنيّ من خلال مخطوطاته وقراءاته، علاوة على تقديم تفسير يجعل القرآن في محيطه القرآنيّ من خلال مخطوطاته وقراءاته، علاوة على تقديم تفسير يجعل القرآن في محيطه التاريخي (رشواني، ٢٠٢٠، ص٧٣ - ٧٤).

#### بناء على ذلك، يتألُّف مشروع كوربوس من أربعة أقسام، وهي: دراسة المخطوطات

<sup>[1] -</sup> History of the Qur'an: Text and Transmission.

<sup>[2] -</sup> The Abbasid Tradition: Qur'ans of the 8th to the 10th Centuries AD; London: 1992.

<sup>[3] -</sup> La transmission écrite du Coran dans les débuts de l'islam: Le codex Parisino -petropolitanus; Leyden -Boston: 2009.

<sup>[4] -</sup> Qur'ans of the Umayyads: A First Overview; Leyden -Boston: 2014.

<sup>[5] -</sup> Corpus Coranicum.

<sup>[6] -</sup> Berlin -Brandenburgische Akademie der Wissenschaften.

<sup>[7] -</sup> Angelika Neuwirth (1943 -).

<sup>[8] -</sup> Michael Marx.

هو باحث ألماني في مجال الدراسات الإسلامية، وله عدة مؤلفات في هذا الموضوع مما يرتبط بمشروع «كوربوس».



القرآنيّة القدمة، واختلاف القراءات، والوثائق المرتبطة محيط القرآن التاريخي، والشرح التاريخي التحليلي للقرآن (آقايي، ١٣٩٤، ص١٥). أما الجانب الذي يرتبط بهذا الكتاب، فهو يقوم على استقراء شامل للمخطوطات القرآنية القديمة، وما ورد من القراءات في التراث الإسلامي، ومن ثم عرض نتائجهما على المصادر الشفاهية والكتابيّة، وليكون أساسًا للنقد النصّي الذي يحتاج إليه البحثُ القرآني، وهذا مقدّمة لإعداد الأداة النقديّة لمصحف حفص عن عاصم، المعترف به عند جمهور المسلمين، دون إخراج طبعة نقديّة للقرآن، إذ الشواهد المتوفّرة لحدّ الآن على انتماء القراءات إلى نصّه الأصلى لا تصلح لذلك أبدًا (رشواني، ٢٠٢٠، ص٧٥). ومن الميزات المتفوّقة لهذا المشروع هو نشر نتائجه بالكامل على موقع الويب المختص به[1]، فضلاً عن رقمنة الصور التي التقطها برغشترس طوال رحلاته في عشرينيات القرن العشرين من المخطوطات القرآنيّة التي قد ضاعت بعضها في الوقت الحالي، عندما عثر عليها أعضاءٌ من المشروع عام ٢٠٠٨ للميلاد (Schnöpf, 2012, pp. 362 -363).

ونكتفى بهذا المقدار من عرض اهتمام الاستشراق المعاصر بدراسة المخطوطات القرآنيَّة، ما يدلُّ على أهمّيتها البالغة لديهم ومكانتها الرفيعة بين الأبحاث الأكادمية الغربية حول القرآن الكريم وتاريخه. ولا مكن تأييد كلّ ما توصّلَ إليه هؤلاء العلماء، كما لا يمكن رفض نتائج دراساتهم كليًّا، بل كلّ منها يحتاج إلى دراسة نقديّة خاصّة تتناول مناهج مؤلفيها ومدى دقّتهم وحِيادهم في تطبيق تلك المناهج والوصول إلى الحقائق[2].

<sup>[1] -</sup> https://corpuscoranicum.de/

<sup>[</sup>٢] - اعتنى بعض الباحثين بدراسة أهداف المستشرقين من اهتمامهم بالمخطوطات القرآنية، فيرجى الرجوع إليها (انظر: أبو عيشة، ۲۰۲۰، ص ۱۸۶ -۱۸٦).



### المبحث الرابع: فهرس المؤلفات الاستشراقيّة حول المخطوطات القرآنيّة

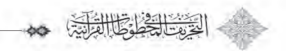
فيما يلي فهرس بيبليوغرافي لجملة من أهم الآثار التي ألّفها المستشرقون في مجال دراسة المخطوطات القرآنيّة، رُتّب ترتيبًا زمنيًّا من الماضي -أي منذ القرن العشرين [١] - إلى الحاضر:

| سنة<br>النشر | عنوان الكتاب أو المقالة                                                                                                                       | المؤلف                            |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 1913         | Ein Koranfragment des IX. Jahrhunderts<br>aus dem Besitze des Seldschukensultans<br>Kaikubad                                                  | Josef von<br>Karabacek            |
| 1914         | Leaves from three Ancient Qur'ans, Possibly Pre -Othmanic: with a list if their variants                                                      | Alphonse Mingana<br>& Agnes Lewis |
| 1939         | The Rise of the North Arabic Script and Its Kur'anic Development: with a Full Description of the Kur'an Manuscripts in the Oriental Institute | Nabia Abbott                      |
| 1947         | Frammenti coranici in carattere cufico<br>nella Biblioteca vaticana                                                                           | Giorgio Levi Della<br>Vida        |
| 1949         | Codici magrebini decorati della<br>Biblioteca Vaticana                                                                                        | Ugo Monneret de<br>Villard        |
| 1955         | The Unique Ibn al -Bawwāb Manuscript in the Chester Beatty Library                                                                            | David Storm Rice                  |
| 1958         | The problem of dating early Qur'ans                                                                                                           | Adolf Grohmann                    |
| 1965         | Un nouveau type de Muṣḥaf: inventaire<br>des corans en rouleaux de provenance<br>damascaine conservés à Istambul                              | Solange Ory                       |





| 1967 | Koran Illuminated: A Handlist of the Korans in the Chester Beatty Library                                                      | Arthur Arberry                       |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| 1976 | The Qur'anic art of calligraphy and illumination                                                                               | Martin Lings                         |
| 1976 | The Quran: Catalogue of an Exhibition of Quran Manuscripts at the British Library                                              | Martin Lings &<br>Yasin Hamid Sadafi |
| 1982 | Koran -fragmente auf Pergament<br>aus der Papyrussammlung der<br>Österreichischen Nationalbibliothek                           | Helene<br>Loebenstein                |
| 1985 | Catalogue des manuscrits arabes                                                                                                | François Déroche                     |
| 1985 | Methods of research on Qur'anic manuscripts: a few ideas                                                                       | Gerd Puin                            |
| 1985 | The monumental Qur'ans of the II -khanid and Mamluk ateliers of the first quarter of the fourteenth century                    | Basil Gray                           |
| 1987 | Splendeur et majesté : Corans de la<br>Bibliothèque nationale                                                                  | Institut du monde<br>arabe           |
| 1987 | Architekturbilder im Koran: eine<br>Prachthandschrift der Umayyadenzeit<br>aus dem Yemen                                       | Hans -Caspar von<br>Bothmer          |
| 1987 | Aspects of the physical transmission of the Quran in the 19 <sup>th</sup> century Sudan: script, decoration, binding and paper | Adrian Brockett                      |
| 1987 | Masterpieces of the Holy Quranic manuscripts: selections from the Islamic world                                                | David James                          |
| 1989 | The blue Koran: an early Fatimid Kufic manuscript from the Maghrib                                                             | Jonathan Bloom                       |
| 1990 | Early Qur'anic fragments: Fontanus from the collections of McGill University                                                   | Adam Gacek                           |



| 1992 | The Abbasid Tradition: Qur'ans of the 8th to the 10th Centuries AD                                                                                               | François Déroche       |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| 1992 | After Timur: Qur'ans of the 15 <sup>th</sup> and 16 <sup>th</sup> centuries A.D.                                                                                 | David James            |
| 1992 | The master scribes: Qur'ans of the 11 <sup>th</sup> to 14 <sup>th</sup> centuries A.D.                                                                           | David James            |
| 1995 | The holy Qurān through the centuries: A catalogue of the Exhibition of Manuscripts and Printed Editions Preserved in the SS Cyril and Methodius National Library | Stoilova &<br>Ivanovna |
| 1995 | The Quranic text: from revelation to compilation                                                                                                                 | Jacques Berque         |
| 1995 | The first Qur'ans: Pages of perfection                                                                                                                           | Efim Rezvan            |
| 1995 | The Qur'an and calligraphy: a selection of fine manuscript material                                                                                              | Tim Stanly             |
| 1996 | Les manuscrits du Coran en caractère<br>higâzî position du problème et éléments<br>préliminaires pour une enquête                                                | François Déroche       |
| 1996 | Corán de Muley Zaydán : historia de un<br>manuscrito árabe de la Real Biblioteca<br>de El Escorial: estudio critico                                              | José Asencio           |
| 1997 | Une hypothèse sur le retour de l'alif<br>dans l'écriture Ḥiǧāzī: Scribes et<br>manuscrits du Moyen -Orient                                                       | Valentina Colombo      |
| 1997 | An Indian Qur'an and its 14 <sup>th</sup> century<br>model                                                                                                       | Elaine Wright          |





| 1998 | Prachtkorane aus tausend Jahren:<br>Handschriften aus dem Bestand der<br>Bayerischen Staatsbibliothek München | Helga Rebhan &<br>Winfried Riesterer                       |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| 1998 | Sources de la transmission manuscrite du texte coranique                                                      | Sergio Noja<br>Noseda & François<br>Déroche                |
| 1998 | Forgotten witness: evidence for the early codification of the Quran                                           | Estelle Whelan                                             |
| 1999 | Red Dots, Green Dots, Yellow Dots<br>and Blue: Some Reflections on the<br>Vocalisation of Early Qur'anic      | Yasin Dutton                                               |
| 1999 | Der Prachtkoran im Museum für<br>Islamische Kunst: Buchkunst zur Ehre<br>Allāhs                               | François Déroche<br>& Almut von<br>Gladiss & Şule<br>Aksoy |
| 2000 | Golden Pages: Qur'ans and Other<br>Manuscripts from the Collection of<br>Ghassan I. Shaker                    | Nabil Safwat &<br>James Allan                              |
| 2001 | I manoscritti coranici della Biblioteca<br>Apostolica Vaticana e delle biblioteche<br>romane                  | Carlo Alberto<br>Anzuini                                   |
| 2001 | Les manuscrits de style Ḥiǧāzī                                                                                | François Déroche<br>& Sergio Noja<br>Noseda                |
| 2001 | An Early Muṣḥaf According to the Reading of Ibn ʿĀmir                                                         | Yasin Dutton                                               |
| 2005 | Geometry in Gold: An Illuminated<br>Mamluk Qur'an Section                                                     | Marcus Fraser                                              |
| 2007 | Qur'an Manuscripts: Calligraphy,<br>Illumination, Design                                                      | Colin Baker                                                |
| 2007 | An Umayyad Fragment of the Qur'an and its Dating                                                              | Yasin Dutton                                               |
|      |                                                                                                               |                                                            |

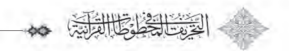


| 2008 | Writing the Word of God: Calligraphy and the Qur'an                                                                                                               | David Roxburgh                                                 |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 2009 | The decorated word: Qur'ans of the 17th to 19th centuries                                                                                                         | Julian Raby, et al.                                            |
| 2009 | La Transmission écrite Du Coran Dans<br>Les Débuts de L'islam                                                                                                     | François Déroche                                               |
| 2010 | The Codex of a Companion of the Prophet and the Qurān of the Prophet                                                                                              | Behnam Sadeghi &<br>Uwe Bergmann                               |
| 2011 | Textual Criticism and Qur'an<br>Manuscripts                                                                                                                       | Keith Small                                                    |
| 2012 | Ṣanʻā' 1 and the Origins of the Qur'ān                                                                                                                            | Behnam Sadeghi &<br>Mohsen Goudarzi                            |
| 2014 | Early Qur'ānic Manuscripts, Their Text,<br>And the Alphonse Mingana Papers Held<br>in the Department of Special Collections<br>of the University of Birmingham    | Alba Fedeli                                                    |
| 2015 | Nähte, Flicken, Glossen: traditionelle<br>Instandhaltungsmethoden in einem<br>Koran -Manuskript aus Borno                                                         | Dimitry Bondarev                                               |
| 2015 | The Yemeni Manuscript Tradition                                                                                                                                   | David Hollenberg<br>& Christoph<br>Rauch & Sabine<br>Schmidtke |
| 2015 | Der Goldkoran aus der zeit der<br>seldschuken und atabegs : vollständige<br>Faksimile -Ausgabe von Cod. arab.<br>1112 der Bayerischen Staatsbibliothek<br>München | Markus Ritter<br>& Nourane Ben<br>Azzouna                      |





| 2016 | Illuminated Qurans from Oman                                                                    | Heinz Gaube &<br>Abdulrahman Al<br>-Salimi              |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| 2017 | The Sanaa Palimpsest: The Transmission of the Qur'an in the First Centuries AH                  | Asma Hilali                                             |
| 2017 | Later Qur'an Manuscripts                                                                        | Priscilla Soucek                                        |
| 2017 | The Palermo Quran (AH 372/982 -3 CE) and Its Historical Context                                 | Jeremy Johns                                            |
| 2018 | Lapis and gold: exploring Chester<br>Beatty's Ruzbihan Qur'an                                   | Elaine Wright                                           |
| 2018 | Documenta Coranica: Codex Amrensis                                                              | Éléonore Cellard                                        |
| 2018 | Ein Koran -Florilegium in syrischer<br>Überlieferung                                            | Alexander Schilling<br>& Peter Bruns &<br>Thomas Kremer |
| 2019 | The Quranic Collections Acquired by Wetzstein                                                   | François Déroche                                        |
| 2019 | Documenta Coranica: Qur'ān<br>Quotations Preserved on Papyrus<br>Documents, 7th -10th Centuries | Andreas Kaplony &<br>Michael Marx                       |
| 2019 | Arabe 334a. A Vocalized Kufic Quran in a Non -Canonical Hijazi Reading                          | Marijn van Putten                                       |
| 2020 | Islamic Manuscripts of Late Medieval<br>Rum                                                     | Cailah Jackson                                          |
| 2020 | Beyond the Cairo Edition: On the Study of Early Quranic Codices                                 | Nicolai Sinai                                           |
| 2021 | Forms and Functions of Pendant Koran<br>Manuscripts                                             | Cornelius Berthold                                      |



| 2021 | From Coptic to Arabic: A New Palimpsest Relevant to the History of the Qur'ān in Egypt during the First Centuries of Islam | Catherine Louis &<br>Cellard Eléonore |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| 2021 | The Marking of Poetry: A Rare<br>Vocalization System from an Early<br>Qur'ān Manuscript in Chicago, Paris,<br>and Doha     | Nick Posegay                          |
| 2021 | Qur'an manuscripts from Mindanao: collecting histories, art and materiality                                                | Annabel The<br>Gallop                 |

# الفقطيل التآني

## دانیل بروبیکر وکتابه

«تصحيحات في المخطوطات القرآنيّة المبكرة»



#### تمهيد

نقدّم في هذا الفصل نبذةً عن حياة بروبيكر العلميّة أوّلًا، ثم يقع التطرّق إلى ملخّص عمّا ورد في كتابه الذي نطمح إلى دراسته النقديّة «تصحيحات في المخطوطات القرآنية المبكرة» مع حفظ الأمانة العلميّة. ومن ثمّ نعرض لبعض الدراسات التي كُتبت لأجل الردّ على دعاوى بروبيكر. وبناء عليه، يتوزّع هذا الفصل على ثلاثة مباحث.

#### المبحث الأوّل: نبذة عن المؤلّف

دانيل آلِن بروبيكر -كما يعرّف نفسَه في موقع الويب الخاص به [1] - مستشرق وناقد نصيّ للمخطوطات القرآنيّة القديمة، التي تعود إلى حقبة تمتدّ من القرن السابع إلى القرن العاشر الميلاديين. ناقش أطروحة دكتوراه بعنوان "التغييرات المتعمّدة في مخطوطات القرآن"[1] عام ٢٠١٤ للميلاد في جامعة رايس الأمريكية، ومنذ ذلك يستمر في البحث عن التصحيحات الواردة في المصاحف القديمة، فقد قام إلى الآن بدراسة ما يقارب عشرة آلاف ورقة من المخطوطات القرآنيّة المحفوظة في مختلف مكتبات العالم. والجدير بالذكر أنّه عضوٌ لجمعيّة المخطوط الإسلامي [1]، والجمعيّة الدوليّة للدراسات القرآنيّة القرآنيّة، والجمعيّة دراسة الشرق الأوسط وإفريقيا [1]، ومجلس التحرير لاستعراض البحث القرآني [1]، والجمعية الوطنية للباحثين [1].

أمًا بالنسبة إلى مؤلّفاته، فقد عثرنا بعد الاستقصاء على كتاب واحد -كما صرّح هو نفسه في موقعه بأنّ هذا الكتاب الذي نعالجه في هذه الدراسة هو أوّل كتاب منشور له- وله مقالات عدّة، معظمها قصيرة لا تتجاوز صفحات قليلة، وإليكم فهرس لآثار المؤلف:

• مقال بعنوان «مخالفة القوانين» [^]، منشور في «الأشياء الأولى: جريدة شهرية للدين والحياة العامة»، سنة ٢٠١٢ الميلادية، وفيه يناقش بروبيكر دعوى فيشر تجاه تفشى الشريعة في الولايات المتحدة ومعارضتها للدستور الأمريكي.

<sup>[1] -</sup> https://www.danielbrubaker.com/about/

<sup>[2] -</sup> Intentional Changes in Qur'an Manuscripts; PhD Dissertation, Rice University.

<sup>[3] -</sup> Islamic Manuscript Association.

<sup>[4] -</sup> International Qur'anic Studies Association.

<sup>[5] -</sup> Association for the Study of the Middle East and Africa.

<sup>[6] -</sup> Review of Qur'anic Research.

<sup>[7] -</sup> National Association of Scholars.

<sup>[8] - &</sup>quot;Infringing laws"; in First Things: A Monthly Journal of Religion and Public Life (2012), v. 223, p. 10.

• مقال بعنوان «تصحيحاتٌ تشمل كلمة الرزق في المصاحف المبكرة»[١]، قدّمه في مؤتمر الجمعية الدولية للدراسات القرآنية، سنة ٢٠١٦ الميلادية، وفيه يشير

إلى ما يسميه بالتصحيحات التي ترتبط بكلمة الرزق ومشتقاتها.

- مقال بعنوان «خالد بن الوليد»<sup>[۲]</sup>، منشور في المجلد الثاني من «موسوعة الحرب والديانة»، سنة ۲۰۱۷، وفيه يذكر ترجمة موجزة له، مؤكّدًا على جانبه العسكرى.
- مقال بعنوان «ذكرى كيث اسمال»<sup>[۲]</sup>، منشور في «المخطوطات الشرقية: المجلة الدولية لدراسة المخطوطات الشرقية»، سنة ٢٠١٨ للميلاد، ويماثله مقال آخر بعنوان «في ذكرى كيث اسمال»<sup>[3]</sup>، منشور في المجلد الخامس من كتاب «تكون ديانة عالمية: القرآن كأداة للحكومة»، سنة ٢٠٢٠ الميلاديّة، وسيأتي الحديث عن علاقة بروبيكر باسمال عما قربب.
- مقالات عدّة منشورة في «موسوعة الدين والسياسة المعاصرة»<sup>[0]</sup>، سنة ٢٠١٩ الميلادية، مثل «حقوق الإنسان» و«الملكية» و«الحرية الدينية» و«الحديث والضمير» و«الاتجاهات الإرهابية» و«الإسلام في إفريقيا» و«قانون الشريعة» و«الإسلام في أستراليا» و«حماس» و«الإسلام السنى»<sup>[1]</sup>.
- مقال بعنوان «مخطوطات القرآن» ومقال آخر بعنوان «مكانة الميزان

<sup>[1] - &</sup>quot;Corrections involving the word Rizq (provision) in early Qur'ans"; IQSA, November 2016, pp. 1 -14.

<sup>[2] - &</sup>quot;Khalid ibn al -Walid (d. 642 CE)"; in War and Religion: An Encyclopedia of Faith and Conflict, edited by Jeffrey Shaw and Timothy Demy; Santa Barbara, ABC -CLIO: 2017; v. 2, pp. 447 -448.

<sup>[3] - &</sup>quot;Remembering Keith Small (1959 -2018)"; in Manuscripta Orientalia: International Journal for Oriental Manuscript Research (2018), 24 (2), pp. 70 -71.

<sup>[4] - &</sup>quot;In Memoriam, Keith Small (1959 -2018)"; in Die Entstehung einer Weltreligion V: Der Koran als Werkzeug der Herrschaft, edited by Markus Groß and Karl -Heinz Ohlig; Inârah: 2020; p. 636.

<sup>[5] -</sup> Religion and Contemporary Politics: A Global Encyclopedia, edited by Timothy Demy and Jeffrey Shaw; Santa Barbara, ABC -CLIO: 2019.

<sup>[6] -</sup> Human Rights; Property; Religious Freedom; Speech and Conscience; Terrorism Trends; Islam in Africa; Sharia Law; Islam in Australia and Oceania; Hamas; Sunni Islam.



في التقدير»[۱]، منشوران في كتاب «القرآن مع شرح مسيحي»، سنة ٢٠٢٠ المىلادىة.

إضافة إلى ذلك، برويبكر هو من المؤسّسن لموقع «المدخل إلى القرآن»[٢]، وهو موقع الكترونيّ يتيح للمستخدم إمكانيات كثيرة متنوّعة للبحث في النصّ القرآنيّ الشريف، مثل مفرداته وجذورها وجملة من مخطوطاته، فضلًا عن الإحصائبات والرسوم والحداول للسور والآبات، إلى جانب تحليل لفواصلها وكلماتها. وما يلفت الأنظار هو فهرس مطوّل للتغييرات الواردة في المخطوطات القرآنيّة، يتكوّن ممّا يقارب ١٢٠٠ صورة مزودَّةً معلومات السورة والآية اللتن ورد فيهما التغيير المزعوم.

وجدر بالذكر أنّ الهدف من تأسيس هذا الموقع -كما ورد في الموقع [١] - هو تقديم أدوات حاسوبيّة رائعة للدراسات النقديّة للقرآن، كما توجد نظائرها لدراسات العهدين منذ سنين؛ فعندما اجتمع في عام ٢٠١٤ للميلاد عدد من المستشرقين -منهم كيث اسمال واندرو بنستر [ع] ونيك چاترات[٥] - يتجاذبون أطراف الحديث عن الحاجة إلى ما أشير إليه سابقًا، واتَّفقوا على إنشائه بعد حصولهم على تمويل لذلك. ثم التحق بهم بروبيكر، وبنفقة من هذا المشروع استطاع الرحلة إلى مكتبات العالم وتصوير مخطوطاتها القرآنية بغبة الاستفادة منها في جزء من المشروع. في أواخر سنة ٢٠١٦ الميلادية تم تدشين الموقع، وأصبح بروبيكر موظَّفًا يترأس هذه الشركة الناشئة، إلّا أنّه غادر المشروع بعد سنتين حتى تسنح له فرصة أكثر لاستكمال دراساته.

<sup>[5] -</sup> Nick Chatrath.



<sup>[1] - &</sup>quot;Manuscripts of the Quran" and "The Place of the Scale(s) in the Reckoning"; in The Quran with Christian Commentary, edited by Gordon Nickel; Zondervan Academic: 2020.

<sup>[2] -</sup> https://info.qurangateway.org/

<sup>[3] -</sup> https://web.qurangateway.org/about\_history.php

<sup>[4] -</sup> Andrew Bannister (1965 -).

هو باحث في مركز دراسة الإسلام والمعتقدات الأخرى في مدرسة ملبورن للشريعة، وكذلك مدرس في مركز الإسلام والعلاقات الإسلامية المسيحية في مدرسة لندن للشريعة، ومن مؤلفاته: دراسة شفهية أسلوبية للقرآن.

وعلى أيّ حال، كما يتضح من مؤلّفات بروبيكر بجلاء، ليس هو حبرًا أو عالمًا كبيرًا في مجال دراسة المخطوطات القرآنيّة، فقد برز اهتمامه بهذا الحقل بعد أن التقى بكيث اسمال في مؤمّر أقامته جامعة أكسفورد سنة ٢٠٠٧ الميلادية، وهو الذي حثّه على دراسة المخطوطات القرآنيّة والتصحيحات الواردة فيها؛ إذ كان بروبيكر بصدد كتابة أطروحة دكتوراه حول النقد النصيّ للقرآن الكريم، فقرّر أن يجول في مكتبات العالم بحثًا عمّا نصحه به اسمال (Brubaker, 2019, pp. xxii) بويدو مما تقدّم، أنّ اسمال هو من دعا بروبيكر إلى الانضمام إلى المشروع المذكور آنفًا، وتحت إشرافه قويَ بروبيكر على المساهمة في ذلك، وتأليف أول كتاب له في هذا المجال.

ورغم أنّ بروبيكر ليس محنّكًا في دراسة المخطوطات القرآنيّة، ولكن كتابه هذا حظي بمكانة مرموقة لدى المستشرقين الذين كانوا يحاولون بما أوتوا من قوّة الطعن في الإسلام عامّة وفي النصّ القرآنيّ خاصّة، وكذلك لدى المسلمين الذين لا خبرة لهم في هذا المجال، فقد صار كتابه الأكثر مبيعًا[1] كوثيقة يستند إليها المبشّرون المسيحيون وغيرهم على الشبكة العنكبوتية لإثبات حدوث التحريف في القرآن المجيد. وفيما يلي نعالج دعاوى بروبيكر بشأن نص القرآن الكريم، ومن ثم نقيّم مدى نجاحه في إثبات مزاعمه.

<sup>[</sup>۱] - الحقيقة هذا ما قاله المبشر المسيحي جِي اسميث أن كتاب بروبيكر أصبح ثاني أكثر الكتب مبيعا بين الكتب الإسلامية في متجر أمازون سنة ۲۰۱۹ الميلادية (انظر: https://youtu.be/SUEXqLItF14?t=237).



#### المبحث الثاني: قراءة تحليليّة في كتاب بروبيكر

يتكوّن كتاب «تصحيحات في المخطوطات القرآنية المبكرة» من مقدّمة وكلمة شكر، يليهما مدخل إلى دراسة المخطوطات، وبالتالي يأتي أكثر من عشرين نموذجًا عثر عليها المؤلّف بزعمه في المخطوطات القرآنيّة العائدة إلى القرون الممتدة بن القرن السابع والعاشر الميلاديين. ثم هناك فهرس للآيات القرآنيّة الواردة في الكتاب، إلى جانب قاموس صغير للمصطلحات التي استخدمها، وبينهما فصل لا يتجاوز ثلاث صفحات ينصح فيه المؤلفُ القراءَ مِراجعة دراسات أخرى حول القرآن الكريم. والكتاب صغير الحجم نسبيًّا طُبع في حوالي مئة وأربعين صفحة سنة ٢٠١٩ الميلادية لأوّل مرة.

#### أُولًا: مقدّمة الكتاب

يبدأ المؤلِّف كتابه بشرح ذكرياته وما حفَّره على دراسة المخطوطات القرآنيّة، عندما شارك في مؤمّر حول نقد النّصّ القرآني، وتعرّف على كيث اسمال، الذي قدّم له صورًا من المخطوطات القرآنيّة، والتي تظهر فيها تصحيحاتٌ كبيرةٌ جدًا، كما يصفها المؤلّف. فعزم المؤلّف أن يقوم بدراسة تطوّر المخطوطات القرآنيّة، ويكتب أطروحة دكتوراه في ذلك المجال؛ فسافر إلى البلدان الأوروبيّة والشرق أوسطيّة ليلقى نظرةً على المخطوطات عن كثب، ومَكّن من جمع عدد كبير من التصحيحات والتعديلات في المخطوطات القرآنيّة لحد الآن، كما يواصل نفس المنهج ليزيد عليها.

بعد ما يشرح المؤلّف أهميّة كتابه هذا لمن يؤمن بالإسلام ومن لا يومن به، ما فيهم الأكاديميين والأساتذة الجامعيين، ينعت كتابه بعمل صغير في مجال تصحيح المخطوطات القرآنيّة، ويَعدُ القارئ بكتب ودراسات تليه في المستقبل، ما يضمّ عددًا أكبر من التصحيحات، ويؤكِّد على أنَّه لن يعالج فحوى القرآن، بل ما يهمُّه هو نقد النص القرآني، والذي يجده أمرًا مذهلًا (Brubaker, 2019, pp. xvii -xxv).

ثم يشكر بروبيكر كلّ من ساعده في إنجاز دراساته حول المخطوطات

القرآنيّة، من أساتذته وزملائه ورفاقه، وفي مقدّمة كتابه ينعت المخطوطات القرآنيّة بأنّها مليئة بالتغييرات الماديّة والتصحيحات. وبعد ذلك يشير إلى أسماء عدد من المستشرقين الذين قاموا بجمع المخطوطات القرآنيّة والاحتفاظ بها في المكتبات الغربية، فأنقذوها من التلف. وعندما ينوّه إلى كثرة المخطوطات القرآنية المبكرة مقارنة بالعدد الضئيل للمخطوطات الإنجيليّة، يذكر سببين لذلك؛ الأوّل: المخطوطات القرآنيّة المكتوبة على الرقّ [أي الجِلد]، وهذه المادة تبقى لآلاف السنين، بينما كُتبت الأناجيل على الأوراق البرديّة، والتي تتحلّل في غضون مئة أو مئتين عام. الثاني: قامت السلطات الحاكمة من المسلمين بنشر المصحف في منطقة واسعة من مشرق الأرض إلى مغربها، واهتم المسلمون بكتابة المصاحف وزخرفتها، خلافًا لما مرّ بالأناجيل [لدى الرومان المعارضين للنصارى] (3- 1 . ibid., pp. 1).

ثم يتحدّث بروبيكر عن طرق تأريخ المخطوطات القرآنيّة، ويشير إلى أهميّة العلم بها، قائلًا: لكان رائًعا لو كانت المصاحف برمّتها مزوّدة بما يذكر تاريخ كتابتها، كما هو الأمر الاعتيادي بالنسبة إلى المخطوطات القرآنيّة المتأخّرة. لكن المخطوطات القديمة قد يتمّ تأريخها نظرًا إلى المعلومات التي عندنا من علم الخطاطة [1] وتطور الأقلام العربية. وقد رتّب فرانسوا ديروش [1] تلك الخطوط على أساس تاريخ ظهورها، إلّا أنّها قد تتداخل، أي بينما كان أحد الأقلام مستخدَمًا، كان الآخر على وشك الزوال. وليست هذه المعلومات مضبوطة، كما لم يكن الكتّاب إلّا بشًرا [فلم يلتزموا بقلم معيّن في كتابة المصاحف الشريفة. إذًا لا يمكن التعويل على هذه الطريقة من تأريخ المخطوطات].

أمّا الطريق الثاني، فهو تأريخ المصاحف على أساس مواصفاتها، وهذا ما يعتني به علم المخطوطات [٤]. ووُضع هذا العلم لأجل تبيين المسائل في مجال المخطوطات،

<sup>[1] -</sup> Parchment.

<sup>[2] -</sup> Paleography.

<sup>[3] -</sup> François Déroche.

<sup>[4] -</sup> Codicology.



فيجيب عن الأسئلة التالية: ما هو مادة هذا المخطوط؟ هل هو أفقيّ أو عمودي؟ كم أبعاد الكتاب والصفحات؟ كم سطرًا في كل صفحة؟ كيف تم تبويب الكتاب؟ هل في الصفحات من الصور والعناصر الفنيّة؟ ما هي الألوان المستخدَمة؟ هل للكتاب هوامش؟ كيف خيط الكتاب؟ كيف غلاف الكتاب؟ الإجابة عن هذه الأسئلة ومعرفة المواصفات الأخرى توفّر إشارات إلى عمر المخطوط.

وأما الطريق الثالث، -ولرما هو أشهر الطرق- هو التأريخ بالكربون المشعّ. مكن تطبيق هذه الطريقة على كلّ كائن عضويّ؛ يعنى كلّ شيء كان حيًّا، أي النباتات أو الحيوانات. وعليه، مِكن قياس الرقّ بهذه الطريقة. والدليل على ذلك هو أنّ النظير المشعّ للكربون موجود في كلّ كائن حي، ويضمحلّ ببطء عندما يموت ذلك، بحيث مكن تقدير نسبته. فمتى ما تعرّض الجلد لهذا القياس يُظهر فترات زمنيّة مبنيّة على الوقت المحتمل الذي كان صاحب الجلد (الماعز أو الخروف في الأعم الأغلب) فيه حبًّا. لا شكّ أنّ التأريخ بالكربون المشع لا يدلّنا على الوقت الذي كُتب فيه على الرق، إِلَّا أَنَّنَا نَفْتَرَضَ عَادَةَ أَنَّهُ لَمْ يَبِقَ لَمَّةَ عَقُودَ قَبِلَ أَنْ يُكْتَبِ عَلَيْهُ لأُوِّل مرة؛ ولكن التأريخ بالكربون المشع ليس طريقةً مضمونةً؛ كما وقد ثبت اختلاف نتائج هذا التأريخ عن التاريخ المدرج على بعض المخطوطات لمدّة قرن أو أكثر. إذًا، من الأفضل استخدام هذه الطرق بأسرها للحصول على نتبجة أدق (6- ibid., pp. 4).

ثم يحاول المؤلِّف أن يُقنع القارئ بأنَّ المخطوطات التي اعتمد عليها في كتابه لها أصالة ومنشأ موثوق به؛ إلَّا أنَّه لا يصرِّح بهذا الأمر، بل ينوَّه إليه عندما يقول: في النظرة الأولى إلى المخطوطات نحب أن نفترض أنّنا قادرون على تبيين جميع التفاصيل المهمّة عنها. وهناك سياق لكلّ شيء مصنوع، وله سياقات تجاوزَها ذلك الشيء حتى تمّ استكشافه، وكذلك بعد استكشافه. ورغم أنّنا عاجزون عن الرحلة في الزمن إلى اللحظة التي صُنع فيه ذلك الشيء ومكانه، فيفيدنا أن نعرف المكان الذي اكتُشف فيه، ومن قام به، وكيف اعتُني به منذ ذلك الوقت. فإنّ المكان الذي تمّ اكتشاف المخطوط فيه قد يزوّدنا معلومات حول المكان الذي صُنع فيه وزمنه، ومن قام بذلك، وما مرّ به بعد صنْعه. وبعد هذه الإشارة المختصرة، يتحدّث بروبيكر عن صلب الموضوع قائلًا: معظم المخطوطات التي عالجناها في الكتاب لم يُكتشف في التنقيبات الأثرية، بل على الأرجح في المساجد والمكتبات والمجموعات الخاصّة بالأسَر، وقد تناقلت بين الأجيال حتى وصلت إلى سوق السلع المستهلكة أو تاجر الآثار، فاشتراها زبون ذو بصيرة. ولسلسلة الحضانة [1] أهميّة لأجل أصالة المخطوط، ونحن لا نريد أن نبني دراستنا التاريخيّة على أشياء ليست أصليّة. وأنا لا أخوض في منشأ [المخطوطات] في كتابي هذا، غير أني معتقد أنّ التاريخ الحديث لهذه المخطوطات موثّق؛ لأنّ المؤسّسات [التي تحتفظ بها] تحدّر من الأشياء التي منشأها موضع ريب أو غير ثابت. وتجدر الإشارة أخيرًا إلى أنّ المنشأ المشبوه به لا يعني أنّ ذلك الشيء غير أصليّ أو يجب ألّا يؤخذ بعين الاعتبار؛ بل سلسلة الحضانة يعزّز ذلك [يعني أصالته] (8- 6 .6 .pp. 6).

ثم مسألة رسم المصحف وعلاقتها بالقراءات هي إحدى المواضيع التي يلفت بروبيكر النظر إليها؛ حيث يقول: وفقًا للتقارير التقليديّة الاختلاف [في رسم المصحف] مرونة أجازها محمد عَلَيْ ، وقد تمثّل ذلك في القراءات الشتّى. لكن الحقيقة هي أنّ الرسم يختلف عن القراءات؛ فإنّ تاريخ الاعتراف بالقراءات أكثر تقعيدًا [مها نعرف]، وحسب ما توصّل إليه شادي ناصر فإنّها تابعةٌ للقضايا العمليّة أو الواقعيّة والسياسيّة، أكثر من أن تكون تاريخيّة. وتم اختيار القراءات السبعة] لتكون نيابة جغرافيّة في عصر ابن مجاهد، وليست هي بالضرورة مبنيّة على أقوى البراهين.

وبعد ذلك، يشير إلى صعوبة أخرى في أمر القراءات، ألا وهو أنّ بعض المخطوطات القرآنيّة القديمة -مثل مصحف طوب قايي<sup>[7]</sup> وإسطنبول والقاهرة- لا تعكس قراءة واحدة، بل مزيجًا من القراءات. ومن ثم يقول بروبيكر: إنّ كثيرًا من آلاف التصحيحات التي وثّقتُها لا يمتّ إلى القراءات المذكورة في المصادر

<sup>[1] -</sup> Chain of custody.

<sup>[2] -</sup> Topkapi.

الثانويّة بصلة. إذًا هذه التصحيحات تمثّل -في بعض الحالات على أقل التقدير -درجة أكبر من المرونة في النصّ القرآني للقرون المبكرة مما تمّ توثيقه في أدب القراءات (9- 8 ibid., pp. 8).

ثم يلقى بروبيكر نظرةً عامّةً على التصحيحات التي عثر عليها، ويقسّمها إلى ستة أقسام، كما يقدّر حجم كلّ منها على النحو التالى:

١- الحذف وإعادة الكتابة: ٣٠ بالمئة تقربيًا

٢- إعادة الكتابة بلا حذف: ١٨ بالمئة تقريبًا

٣- الزيادة: ٢٤ بالمئة تقريبًا

٤- الحذف البسيط: ١٠ بالمئة تقريبًا

٥- إعادة الكتابة المغطّبة: ٢ بالمئة تقريبًا

٦- التغطية: ١٦ بالمئة تقريبًا

وعند ذلك بشر إلى نقطة برى لها أهميّةً خاصّة قائلًا: لقد وجدت في معظم الأحيان أنّ التصحيحات في المخطوط القرآني تنتج عن التطابق بين المخطوط وبين رسم المعيار الجديد أي مصحف القاهرة ١٩٢٤م[١]، وهذا ما يُظهر حراكًا عامًا على مرّ التاريخ نحو التطابق (11- ibid., pp. 9).

وبعد ذكر جملة من أسماء المكتبات العالميّة التي تحتفظ بالمخطوطات القرآنيّة، يقدّم المؤلف تاريخًا مختصرًا جدًا عن حياة الرسول الأكرم عَيِّالله والخلاف المستشرى في فحوى القرآن، ومحاولة عثمان لتوحيد المصاحف، فضلًا عن التنويه إلى الفتوحات الإسلاميّة، وظهور الدولتين الأمويّة والعباسيّة وسقوطهما (14- 11 ibid., pp. 11).

ثم يطرح بروبيكر قضايا قرآنيّة عدّة يراها عويصة، ويبدأها بالإشارة إلى وجود

<sup>[</sup>۱] - وهو ما أشرنا إليه سابقا في «ملخص من اهتمام المستشرقين» بعنوان «المصحف الأميري».

المفردات الغامضة في القرآن الكريم، ونظرية ديفين استورات<sup>[1]</sup> حول المفردات التي تعارض القوافي [يعني فواصل الآيات]، وهي مبنيّةٌ على أنّ الجيل اللّاحق أخطأ في نقط القرآن ورسمه؛ لأنّه كان في حرمان من الموروث الشفهي. وعلى أساس هذه النظريّة يحتمل بروبيكر أن تكون أخطاء أخرى أيضًا في رسم المصحف؛ كما أنّ هناك مفردات صعبة للمفسرين، فلا يُستبعد أن يُقرأ الرسم بشكلٍ يبدو مفهومًا، ولكنّه يختلف عن القراءة الموروثة.

ومن ثم يحاول إثارةَ شبهات حول المعتقدات الإسلاميّة، فيذكر أسئلة عدّة طرحها المستشرقون في السنوات الأخيرة، ويقول:

١- يبدو أنّ طبوغرافيا مكّة وميزاتها تختلف عن نعوت القرآن. فعلى سبيل المثال، تلاحظ باتريكا كرون [١] أنّ التفاصيل الزراعيّة الواردة في سورة يس والواقعة من النخيل والأعناب وكذلك العيون المتدفّقة لا تمتّ إلى الواقع في مكة بصلة.

٢- يبدو أنّ الدّراسات الأثريّة عن مكة لا تؤيّد البيان التقليدي من أنّ المكان الذي ترعرع فيه محمد عَبِيًا قد شهد كثيرًا من الحضارات السالفة ظهورها وسقوطها.

٣- السمات اللغوية للقرآن في رؤية بعض علماء اللسانيات تثير أسئلةً حول
 مكان نشأته.

3- لقد لاحظ أحد الباحثين الجدد، دان جيبسون [٢]، أنّ القبلة في الأبنية المتبقّية من جميع المساجد القديمة قبل سنة ٢٠٧م. [يعني ٨٧هـ] لا تتّجه نحو مكة بالمرة، بل على الأرجح نحو الشمال. وبينما القبلة تتّجه نحو الجنوب من اتّجاهها الرئيسي بعد سنة ٢٠٧م.، لكنّها لا تزال تتّجه نحو شمالي مكة. وأوّل قبلة تتّجه نحو مكة [يعني الكعبة المشرفة] يعود تاريخها إلى سنة ٧٢٧ م [يعني ١٠٩هـ]. في الحقيقة تمّ توثيق بعض مسارات تطوّر اتّجاه القبلة في مصادر ذلك الزمن، وهي تظهر

<sup>[1] -</sup> Devin Stewart.

<sup>[2] -</sup> Patricia Crone.

<sup>[3] -</sup> Dan Gibson.



أنِّها كانت في البداية نحو الشرق؛ غير أنَّ هذه المصادر تختلف عن أخرى تقول: إنّ محمدًا عَيْلَا حدّ د القبلة أولًا نحو أورشليم، ومن ثم إلى مكة في فترة معيّنة من حىاتە.

ويستنتج بروبيكر من هذه الملاحظة أنّ الخلاف الجليّ بين سيرة محمد عَلِياتُهُ -الذي ألَّفها ابن إسحاق وعدَّلها ابن هشام- وبين ما يُرى من أبنية المساجد يسلَّط الضوء على قضيّة أكبر وأشهر، ألا وهي مصداقيّة المصادر الثانويّة الموجودة، مثل التواريخ والجوامع الحديثيّة والسير وما إلى ذلك. هناك مصادر عربيّة كثيرة من القرنين الثامن والتاسع الميلاديين لمعرفة ما وقع في القرن الأول الهجري؛ ولكن في وثائقها تناقضات قد يتعذّر تحديد الجانب الصحيح في التقارير المتضاربة.

٥- تدعم المخطوطات بعض الجوانب للحكاية التقليدية، كالفترة الزمنيّة التقريبيّة التي كُتب فيها القرآن (فعلى سبيل المثال هناك عدد من المخطوطات القرآنيَّة يعود تاريخها إلى منتصف القرن السابع الميلادي)، وهذا يؤيِّد عادةً وجودَ القراءات الشتى التي تم توثيقها في المصادر الثانويّة في القرون اللّاحقة. ولكن الميزات الأخرى تُظهر لغزًا يفتقر إلى الحلِّ:

أُوِّلًا، إنَّ كثيرًا من المخطوطات لا تتّبع قراءةً واحدةً، بل على الأرجح يبدو أنّها تتناقل بين القراءات، دون أيّ مُط واضح. وهذه ليست مشكلة، إلّا أنّها تثير هذا التساؤل: ما هي مكانة القراءات في زمن كتابة هذه المخطوطات؟

ثانيًا، هناك بعض الرقوق التي غُسلت أو أزيلت منها المحتويات القرآنيّة بشكل آخر، ثم كُتب عليها ثانيةً. وهذه -والتي تُسمى بالطِرس[١]- هي أكثر التصحيحات انتشارًا التي وصلت إلينا. وفي كثير من الأحيان مكن قراءة الذي كان مكتوبًا لأوّل مرّة، إمّا بالعين المجرّدة وإمّا باستخدام التقنية. ثم يقول بروبيكر إنّه لن يركّز على هذه [المخطوطات] لأنّ علماءً آخرين تناولوها في أبحاثهم. ثالثًا، نظرًا إلى التقارير التقليديّة عن الخليفة الثالث، عثمان، وما عمل لتوحيد المصاحف -من منع [القراءات] المختلفة بحرقها أو طرق أخرى، وإنتاج نسخ رسميّة [للقرآن] - يكون غريبًا أن ليست هناك أيّة نسخة من تلك النسخ المعترف بها في العصر الراهن، وما ادُّعي أنّها منها يبدو هي مصنوعة بعد عثمان بزمن طويل، وما أنّ لهذه الوثائق أهميّة كبيرة، فكان من المتوقّع أن يُحتفظ بها.

رابعًا، وجود المخطوطات التي كُتبت بشكل ممتاز ثم صُحّحت بعد فترة طويلة من الزمن أمرٌ مذهلٌ، وهو يتحدّى القول بأنّه كان اتساقًا صارمًا واتّفاقًا شائعًا على كلّ مفردة وحرف [من القرآن]. ويعد المؤلف أن يتحدّث عن هذا الموضوع لاحقًا في فصل "الاستنتاج" (19- 15 .pp. 15).

ثم في نهاية هذه المقدّمة الطويلة يتطرّق بروبيكر إلى الأسباب التي أدّت إلى تصحيح المخطوطات، ويعتقد أنّها تختلف حسب الزمان، والمكان، وأدوات الكتابة، والأصل [المنسوخ منه]، والعالِم، والكاتب، وغير ذلك من الأمور. وبينها يؤكّد على الحالة التي ينتبه فيها كاتب النسخة إلى خطئه في الكتابة، فيباشر تصحيحه على الفور، يرى أنّ هناك حالات أخرى لا توافق تلك الفكرة حول تصحيح المخطوطات، وبالتالى يطرح عدّة تساؤلات قائلًا:

- هل هناك سببٌ واضحٌ لارتكاب خطأ بسيط؟ أحد الأسباب العامّة لارتكاب الخطأ في نَسخ المخطوط هو تكرار الكلمة أو تعاقب الكلمات المتقاربة بعضها من بعض.
- هل كانت فترة طويلة من الزمن بين الكتابة وتصحيح المخطوط؟ ومن الممكن استمرار هذا التّساؤل بطرح الأسئلة التالية:
- ١. هل يبدو أن أدوات الكتابة المستخدمة في التصحيح كانت تماثل التي أستخدمت في صنعها؟
  - ٢. هل بختلف أسلوب الكتابة على ما كان سابقًا؟



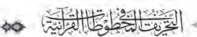
- ٣. هل هناك فارق في قواعد الكتابة[١] بين ما كُتب لأوّل مرة وبين ما تمّ تصحيحه؟
- ٤. هل هناك علامات على الورقة تدلّ على التصحيح أكثر من مرة في أوقات مختلفة؟
  - ما هو أثرُ التصحيح؟ هل مكننا العثور على ما كان مكتوبًا للمرة الأولى؟
- ٦. ما هي نتيجة التصحيح؟ هل الرسم المصحَّح يلائم الرسم المعيار في يومنا هذا؟ هل قواعد الكتابة فيه [أي المخطوط المصحَّح] تحاذي المخطوطات الأخرى من نفس الفترة الزمنيّة؟ أو هل تحاذي إحدى القراءات الشتى المعترف بها؟
- ٧. إن كانت الورقة مصحَّحة فكيف يَظهر ما بقى منها؟ هناك أجزاء منها لا توافق الرسم المعيار الراهن؟ وعلامَ يدلُّ ذلك بالنسبة إلى الوقت الذي تمّ التصحيح فيه أو من قام به؟

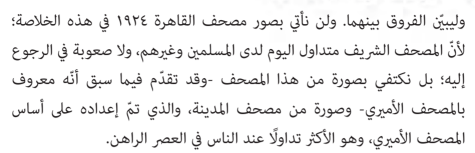
#### ثانيًا: غاذج من التصحيحات في المخطوطات القرآنية

يعالج بروبيكر في الفصل الثاني من كتابه -وهو الفصل الرئيسي منه- أكثر من عشرين نموذجًا من التصحيحات التي عثر عليها في المخطوطات القرآنيّة، من مختلف الأقسام الستة المذكورة في المقدّمة (أي الحذف والزيادة وغيرهما). وقد اختار -كما يقول هو- مخطوطات تمثّل أساليب شتّى للكتابة، من المخطوطات العائدة إلى القرون المبكرة (يعنى القرن السابع إلى التاسع الميلادي) (ibid., p. 27). ثم يقارن هذه التصحيحات برسم مصحف القاهرة [٢] ١٩٢٤

<sup>[1] -</sup> Orthography.

<sup>[</sup>۲] - هذا المصحف حصيلة مشروع أقامته جامعة الأزهر تحت رعاية الملك فؤاد عام ١٩٢٣ للميلاد، وتعاون فيه عدد من العلماء، ملتزمين بالرسم العثماني ومعتمدين على قراءة حفص عن عاصم، وفصل بين الآيات وعدّها حسب العدّ الكوفي. وبما أن هذا المصحف المطبوع لم يخلُ من بعض الأخطاء والقصور، قامت لجنة أخرى من علماء الأزهر في عام ١٩٢٤ للميلاد مِراجعة الرسم والوقف والابتداء والتشكيل، حتى أخرجوا طبعة حجرية باتت هي الأم لكل الطبعات التي تلتها في مصر وغيرها من







صورة ١: المصحف الأميري (اليمين) ومصحف المدينة المنورة (اليسار)

ما من المؤسف أنّ بروبيكر لم يرتّب النماذج التي يذكرها على أيّ أساس منطقيّ، لا من حيث التاريخ، ولا من حيث نوع التصحيح، ولا من حيث المخطوطات، وإليكم النماذج على أساس الترتيب الذي ورد في الكتاب:





#### النموذج الأوّل: زيادة كلمة في مصحف عتيق يعود إلى القرن الثامن الميلادي



صورة ٢: المصحف الشريف في طوب قابي، ورقة ٢٢ اظ[1]، [السطر الثالث]

يصف بروبيكر هذا المصحف قائلًا: تقع هذه الزيادة في مصحف طوب قابي، وهو مصحف في ٤٠٨ صفحات على الورق الرقي، وهو من أقدم المصاحف الكاملة (فُقدت منها ورقتان، وببدو أنّ الأوراق الأخرى تم تعويضها في وقت مبكر). وقد أُرسل إلى سلطان محمود الثاني كهديّة من [محمد] على باشا في سنة ١٨١١م، وتمّ الاحتفاظ بها في متحف طوب قابي سرايي منذ وصوله إليه. وقد نُسب هذا المصحف إلى عثمان، وحاله كحال كثر من المصاحف المشهورة المنسوبة، يعنى أنّ النسبة خاطئة؛ لأنّه من المحتمل أن يعود إلى قرن بعده، أي منتصف القرن الثامن الميلادي. كما يؤيّد ذلك إحسان أوغلي[2]، المدير العام المؤسّس لإرسيكا[3] والأمين العام لمنظمة المؤمّر الإسلامي [في مقدمة النسخة المطبوعة من هذا المصحف الشريف $^{[4]}$ .

<sup>[</sup>۱] - ظهر الورقة (verso) أي الجهة الخلفية للصحيفة (شوقى وطوبي، ٢٠٠٥، ص٢٤٠).

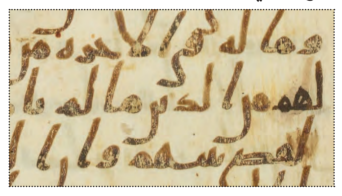
<sup>[2] -</sup> Ekmeleddin İhsanoğlu.

<sup>[</sup>٣] - مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية بإستانبول (IRCICA).

<sup>[4] -</sup> Altıkulaç, Tayyar, ed., Al -Muşhaf Al -Sharīf Attributed to 'Uthmān Bin 'Affān (The copy at the

ثم يتناول المؤلّف نموذجًا واحدًا من ٢٥ تصحيحًا وجدها في هذا المصحف الشريف، ألا وهو زيادة لفظة "هو" في الصورة ٢، في سورة التوبة الآية ٧٢: ﴿ وَرِضْوَانٌ مِنَ اللّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾. يرى بروبيكر أنّ هذه الزيادة لا تؤثّر على المعنى، بل تجعل المخطوط موافقًا للرسم المعيار الراهن فقط. فضلًا عنه، أجري هذا التصحيح على يد شخص آخر، وبقلم آخر، وبأسلوب آخر، بعد فترة من صنع المخطوط (30- 38).

النموذج الثاني: الحذف وإعادة الكتابة في مصحف يعود إلى القرن الأول الهجري أو السابع الميلادي



صورة ٣: BnF arabe 328، ورقة ٥٨ظ، [بداية السطر الثاني]

هذه الورقة جزءٌ من مصحف باريسينو-بتروبوليتانوس<sup>[1]</sup>، والذي يُحتفظ به اليوم في [المكتبة الوطنيّة الفرنسيّة] والمكتبة الوطنيّة الروسيّة في سانت بطرسبورغ، ومكتبة فاتيكان، ومجموعة ناصر خليلي للفنّ الإسلامي في لندن. ويحدّد فرانسوا ديروش تاريخه بالربع الثالث للقرن السابع الميلادي، أي ما بين سنة ٦٧١ و٥٩٥م على وجه التحديد<sup>[2]</sup>. وكذلك الدكتور «آلتي قولاج» يحدّد تاريخه بالقرن السابع

Topkapi Palace Museum), (Istanbul: IRCICA, 2007), 10 -13.

<sup>[1]-</sup> Parisino -petropolitanus.

<sup>[2]-</sup> Déroche, François, La transmission écrite du Coran dans les débuts de l'Islam: Le codex Parisino -petropolitanus (Leiden: Brill, 2009), 173.



الميلادي، غير أنّه يرى المصحف ليس من مصاحف عثمان، بل على الأرجح أنّه منسوخ من مصحف أرسله إلى دمشق، أو مما نُسخ منه[1].

ثم بالنّسبة إلى الصورة ٣ يعتقد بروبيكر أنّ فيه حذفًا وكتابة شيء آخر مكانه. ويرى أنّ الحذف يجرى عادة مسح الحبر باستخدام حجر الخفاف[2]، وهذا العمل يترك خربشةً على الجلد. ويقول عن هذا التصحيح: آثار الحذف واضحة في هذه البقعة، وتمّ التغيير على يد شخص آخر، وبقلم آخر، وبأسلوب آخر يختلف عن باقى الورقة. حرف اللام أكثر عموديًا من الاتجاه العام المائل إلى اليمين في الورقة، وخصوصًا اللام المحذوفة. وقد وقع هذا التصحيح في سورة الشورى الآية ٢١: ﴿... شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ الدِّين مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾. ويبدو أنّ اللفظة المحذوفة هي: «له»، وقد أُبدل منها بـ«لهم»، وهكذا أصبح يوافق رسم مصحف قاهرة ١٩٢٤ .(ibid., pp. 31 -33)

النموذج الثالث: زيادات عدّة للفظة «الله» في المصاحف العائدة إلى القرنين الأوّل والثاني الهجريين أو السابع والثامن الميلاديين



صورة ٤: عدة مصاحف مخطوطة

<sup>[1] -</sup> Altıkulaç, Tayyar, Al -Muşhaf Al -Sharīf Attributed to 'Uthmān Bin 'Affān (The copy at al -Mashhad al -Husayni in Cairo), (Istanbul: IRCICA, 2009), 131 -133.

<sup>[</sup>۲] - حجر كان يُستعمل في دعك الجلود حتى تصبح ناعمة ومادة صالحة للكتابة (شوقى وطوبي، ٢٠٠٥، ص١٢٦).

وقعت هذه التصحيحات التسعة -كما يقول بروبيكر- في ثلاثة مصاحف؛ سبعة في مصحف الفسطاط الأموي، وواحد في مصحف من صنعاء، ومصحف آخر لم يعرّفه المؤلّف. ويعرِب عن استغرابه كيف نسي الكاتب كتابة لفظة «الله»، ولا يصدّق أنّها نُسيت حقيقةً؛ ففي معظم هذه النماذج ليس وجودها ضروريًا من المنظور النحوي. لذلك يرى تكرار نفس التصحيح في حالات عدّة دليلًا على درجة معيّنة من المرونة في المخطوطات، وربا يعكس الطبيعة الشفهيّة لنشر [القراءات]، والذي اتّجه فيما بعد نحو الاتساق.

وقبل أن يذكر الآيات التي وقع -بزعمه- فيها التصحيح، يقدّم خلاصة عن مصحف الفسطاط الأموي قائلًا: هذه من المصاحف التي تفرّقت وأجزاؤها في مكتبات مختلفة، وسمّاها ديروش بهذا الاسم، ويحتمل أن يكون مصحفًا أرسله الحجاج إلى جامع عمرو [بن العاص]، أو ما فعله عبد العزيز بن مروان ردًّا على ذلك العمل. على أيّ حال، كان محفوظًا في جامع عمرو حتى القرن الثامن عشر الميلادي، عندما اشترى بعض أجزائه رجل فرنسي، وذهب به إلى أوروبا. ويُحتفظ اليوم بأجزاء هذا المخطوط في روسيا وفرنسا وغيرهما. ثم يذكر بروبيكر ما عثر عليه من زيادة لفظة «الله» الشريفة في هذا المخطوط وآخرَين غيرهما على النحو التالى، والترتيب من أعلى يسار الصورة إلى أسفل عينها:

- 1. NLR Marcel 11 ورقة ٧ظ، في سورة الأحزاب الآية ١٨: ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا الللَّا الللَّالِمُ اللللَّاللَّا الللَّا اللَّهُ اللللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللّ
- 3. NLR Marcel 11، ورقة ١٠ظ، في سورة الأحزاب الآية ٧٣: ﴿ وَيَتُوبَ اللَّهُ

<sup>[</sup>۱] - وجه الورقة (Recto) أي الجهة الأولية في الصفحة التي تبدو هي الأولى من خلال قراءة النص (شوقي وطوبي، ٢٠٠٥، ص٢٤٠).





- 4. NLR Marcel 11 ورقة ١٢ظ، في سورة فصلت الآية ٢١: ﴿قَالُوا أَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾، [الصورة الوسطى يسارًا فوقَ السطر].
- 5. NLR Marcel 13، ورقة ٢٠ظ، في سورة الحج الآية ٤٠: ﴿ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كُثيرًا ﴾، [الصورة الوسطى في السطر الثاني].
- NLR Marcel 13، ورقة ٣٣و، في سورة النور الآية ٥١: ﴿ دُعُوا إِلَى اللَّه وَرَسُوله ﴾، [الصورة الوسطى اليمين في السطر الثاني]. يقول بروبيكر: قبل هذه الزيادة كانت القراءة غير ممكنة.
- 7. NLR Marcel 13، ورقة ٢٦و، في سورة فاطر الآية ١١: ﴿إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾، [الصورة بالأسفل اليسار في السطر الثاني]. يقول بروبيكر: ليس واضحا كيف كانت القراءة قبل هذه الزيادة مفهومة؟
- NLR Marcel 21، ورقة ٤ظ، سطر ١١، في سورة التوبة الآية ٩٣: ﴿ وَطَبَعَ **اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾،** [الصورة بالأسفل الوسط في السطر الثاني]. يصف بروبيكر هذا المخطوط ويقدر تاريخه بأوائل القرن الثامن المبلادي.
- UNESCO CD of Sanʿāʾ Qurʾāns .9، سورة التوبة الآية ٧٨: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ﴾، [الصورة بالأسفل اليمين في السطر الثالث]. يقول بروبيكر إنّه لم ينظر إلى هذا المخطوط عن كثب، ولكنه يقدّر أن يعود إلى أوائل القرن السابع أو أواخر القرن الثامن للميلاد.

وبعد ذكر هذه التصحيحات التسعة يقول بروبيكر: إنّها ثلاثة أرباع مما عثرتُ عليها لحد الآن من زيادة بسيطة للفظة [الله] (44- 44) (ibid., pp. 34).



#### النموذج الرابع: الحذف

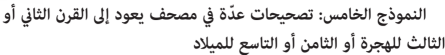


صورة ٥: حذف في Marcel 2، آخِر سطر من ورقة ٣٠ظ، [نهاية السطر الثاني]

يقدّم بروبيكر معلومات عن هذا المصحف الشريف الذي يُحتفظ به في المكتبة الوطنيّة الروسيّة، ويقدّر تاريخه بأوائل القرن الثامن للميلاد، ويدّعي أنّه عثر على ٢٦ تصحيحًا وقعت في هذا المخطوط. فيشير إلى أحدها قائلًا: التصحيح هنا هو حذف بسيط، ولم يعوَّض بشيء آخر. هناك فراغ في نهاية السطر الأخير من هذه الصفحة، وقبل هذا الفراغ كلمة «عقبة»، وتليها في مصحف القاهرة ١٩٢٤كلمة «الَّذِينَ»، وهي الكلمة التي تبدأ بها الصفحة التالية من هذا المخطوط.

وبعد أن ينقل بروبيكر ترجمة من الآية التاسعة لسورة الروم: ﴿فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾، يحاول أن يكشف عن الكلمة المحذوفة، والتي تتكوّن من أربعة إلى ستة أحرف متّصلة -كما يدّعي- وتوافق القواعد النحويّة. فيخمّن أن تكون المحذوفة إحدى هذه الكلمات: كلُ مَن، كثيرٌ مِن، اليهودُ، الناسُ. ورغم أنّه لا يتأكّد من الكلمة المحذوفة في هذه الورقة، يدّعي بأنّ هناك تصحيحًا آخر في الهامش الأيسر منها، وهذا يجعل المخطوط موافقًا لرسم مصحف القاهرة ١٩٢٤ (ibid., pp. 44 -46).







صورة ٦: MS.474.2003، ورقة ٩ظ

هذه صورة التقطها بروبيكر من مصحف في متحف الفنّ الإسلامي بالدوحة، وقد عثر -كما يدّعي- على ثلاثين تغييرًا ماديًا في أوراقه الإثنى عشر، مما يجعله مختلفًا عن مصحف القاهرة ١٩٢٤. ويرى المؤلف فيه خمسة تصحيحات على أقلّ تقدير، ويصف هذه الورقة على النحو التالي:

- تبدأ الورقة من وسط سورة الأنعام الآية ٩١ ﴿ وَعُلِّمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلَا آَبَاؤُكُمْ ﴾، ولكن فيه «وَ» بدلا من «وَلا».
- تختلف الآية ٩٢ في هذا المخطوط عن مصحف القاهرة ١٩٢٤، فالأوّل: «مبركا مصدقا»، والثانى: «مُبَارَكُ مُصَدِّقُ».
  - لا توجد واو قبل ﴿ وَلِعُنْدِرَ ﴾، الأنعام: ٩٢ في هذا المخطوط.
- ما يُقرأ في مصحف القاهرة ١٩٢٤ «صَلَاتِهمْ» [الأنعام: ٩٢]، كُتب في هذا

المخطوط بالواو بدلا من الألف في وسط الكلمة؛ أي «صلاوتهم»، وهو جمع الصلاة.

- لفظة «أو» في الآية ٩٣: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ ﴾ من مصحف القاهرة ١٩٢٤، كُتبت «وَ» في هذا المخطوط.
- لفظة «إذ» في الآية ٩٣ ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ ﴾، كُتبت «إذا».
- لا توجد الألف الممدودة في الآية ٩٣: «بَاسِطُو» من مصحف القاهرة ١٩٢٤، في هذا المخطوط.
- هناك لفظة «ربكم» بين لفظتين «اللَّهُ» و«فَأَنَّى» في الآية ٩٥: ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ ﴾ من هذا المخطوط؛ وبما أنّ المصحّحِين لم يحذفوا هذه اللفظة، فهل كانوا يعتقدون بصحّة وقوعها؟

وبعد ذكر هذه المواصفات، يشير بروبيكر إلى خمسة تصحيحات عثر عليها في هذه الورقة المخطوطة قائلًا:

حُذفت كلمتَين في نهاية السطر الثالث<sup>[1]</sup> وبقي أثرهما، وهما ما بين لفظة "حَوْلَهَا وَ" ولفظة "الَّذِينَ عُوْمِنُونَ ﴾. «حَوْلَهَا وَ" ولفظة "الَّذِينَ عُوْمِنُونَ ﴾. والنتيجة هي الموافقة بين رسم [هذا المصحف] ومصحف القاهرة ١٩٢٤.

كلمة «عليه» في السطر السادس من الورقة المذكورة مكتوبةٌ على ما حُذف سابقًا من الآية ٩٣ ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَى اللّهِ ﴾، وتأتي بعد ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ ﴾، وتأتي بعد ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تَقُولُونَ ﴾، ولا تُقرأ هكذا في مصحف القاهرة ١٩٢٤. وقد أجري التعديل التالي بغية إيجاد الموافقة بينه وبين هذا المخطوط.

وقع هذا التصحيح اللّاحق في الهامش الأيمن من الآية ٩٣، حيث كُتب «على الله»، ولم يُمسح «عليه» الذي حلّ محلّه. إضافة إلى ذلك، كُتب هذا التعبير [يعني

<sup>[</sup>١] - للأسف بعض الأسطر غير مرئية في الصورة.

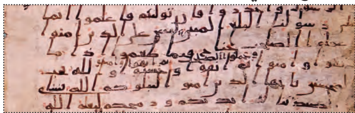


«على الله»] في بداية السطر التالي، بينما كان منويًا لتلك البقعة، أي الخط السابق الذي يبدأ بـ«عليه». وأغرب شيء عيّز هذا المخطوط عن موافقة مصحف القاهرة ١٩٢٤ هو زيادة «تكفرون بالله و» بعد «بمَا كُنْتُمْ». ويبدو بقاء هذه الكلمات بعد مرحلتين من التصحيح -رغم عدم الموافقة مع مصحف القاهرة ١٩٢٤- مهمًّا.

مّت زيادة كلمة «الذين» في السطر الثامن من الورقة المذكورة في الآية ٩٤ ﴿ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ ﴾، وذلك بعد ما كانت ساقطة لأوّل مرة.

مُّت كتابة «يعلمون» على ما حُذف سابقًا في بداية السطر قبل الأخير، وهي في الآية ٩٧ ﴿قَدْ فَصَّلْنَا الْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾. ومن المحتمل أن تكون الكلمة المحذوفة -حسب ما بقى من أثر الحذف- لفظة «يعمهون»، والتي تأتي في نهاية الآية ١١٠ من هذه السورة ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ (51- 47 bid., pp. 47)!

النموذج السادس: تصحيحات عدّة في مصحف يعود إلى القرن الأول الهجرى أو السابع الميلادي



صورة ٧: MS.67.2007.1، متحف الفن الإسلامي بدوحة، [بين السطرين الثالث والرابع]

يقول بروبيكر: إنّ هذه القطعة[١] تعود إلى نفس الفترة الزمنيّة وأسلوب [الكتابة] لمصحف باريسينو -بتروبوليتانوس ومصحف برمنغهام، والذي لفتت ألبا فيديلي[٢] انتباه العالَم إليه، وقدِّر تاريخ ذبح الحيوان [أي الذي كُتب على جلده مصحف برمنغهام] بما بين عامي ٥٦٨ و٦٤٥ للميلاد<sup>[٣]</sup>. أما من التصحيحات التي عثر عليها بروبيكر في هذا المخطوط (MS.67.2007.1) هو زيادة ﴿وَعَمِلُوا

<sup>[1] -</sup> Fragment.

<sup>[2]-</sup>Alba Fedeli.

<sup>[</sup>٣] - يُعدّ هذا من أقدم المصاحف في العالم، ويعود تاريخه إلى عهد الصحابة (Sayoud, 2018, p. 101).



الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا ﴾ في سورة المائدة الآية ٩٣ ﴿لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقُوا وَآمَنُوا فَي السَّطر الأوسط من الصفحة. ثمَّ اتَّقُوا وَأَحْسَنُوا ﴾. وقد أضيفت هذه الكلمات فوق السطر الأوسط من الصفحة. ويبدو أنّ الزيادة من الكاتب الرئيسي، وقام بالتصحيح بعيد الانتهاء من الكتابة، وليس التصحيح مستغربًا لأجل [الألفاظ] المتكرّرة في هذه الآية، وهي التي جعلت الكاتب أن يرتكب خطأ يفتقر إلى التصحيح.

هناك جزء من هذه الزيادة يبدو أنّه يعود إلى تصحيح آخَر لاحق، ألا وهو زيادة الألف في نهاية "عملوا" بعد ما -أظنه- كان مفقودًا في التصحيح الأوّل. وبينما الألف المماثل في «آمنوا» في نهاية تلك الزيادة ساقط، كُتب هذا الألف عادةً في [الأفعال] الأخرى من هذه الورقة. وأغرب شيء هو أنّ الألف في بداية «أحسنوا» كان ساقطًا في الكتابة الأولى، ولكنّه أضيف لاحقًا بالحبر الأحمر الذي تمّ استخدامه لكتابة نقط تمثّل التشكيل في هذه الورقة. ويُعدّ هذا التعقيد دليلًا على أنّ المخطوط كان مستخدَمًا وذا أهميّة تطلبت التصحيح لمرات عدّة دليلًا على أنّ المخطوط كان مستخدَمًا وذا أهميّة تطلبت التصحيح لمرات عدّة (ibid., pp. 52 -54).

#### النموذج السابع: زيادة كلمة «السبع»



صورة ٨: BnF arabe 327، ورقة ١و، [فوق السطر الثالث]

يدعي بروبيكر أنّه عثر على تسعة تصحيحات في هذه القطعة المخطوطة التي يقدّر تاريخه بالقرن الثامن الميلادي، ويشير إلى اثنين منها. فالأوّل هو زيادة كلمة



«السبع» فوق السطر الثاني الذي ظهر في الصورة ٨، في سورة المؤمنون الآية ٨٦: ﴿ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَ وَتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾، ويرى أنّها أضيفت على يد كاتب غير الكاتب الرئيسي، وبأسلوب كتابة يختلف عن أسلوبه. وعند ذلك يشير إلى مصحف آخر من مخطوطات صنعاء، وقد سقطت منه كلمة «السبع»[١] في سورة التوبة الآية ٨٠ ﴿إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً ﴾.

ثم يذكر المؤلفُ التصحيحَ الثاني، وهو زيادة الألف قبل «لله» في سورة المؤمنون الآية ٨٧ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾، والذي عيزه عن رسم مصحف القاهرة ١٩٢٤م.، لكنه ينسجم مع قراءة أبي عمرو [بن العلاء، إمام القراءة بالبصرة]. وبعد ذلك يشير إلى ما قاله كوك[٢] عن هذه القراءة، إنّها تحاذي مصحف أرسله عثمان إلى البصرة، وعُزيت تلك الزيادة إلى الحجاج. وأخيرًا ينوّه بروبيكر إلى الخط البيضوي على كلمة «الأرض» [في الآية ٨٦]، ليدلّ على إبدالها بكلمة «السبع» الساقطة من النص .(ibid., pp. 55 -57)

النموذج الثامن: حذف وإعادة كتابة في مصحف يعود إلى القرن الأول الهجرى أو السابع الميلادي، من المحتمل أن أجرى على يد الكاتب الرئيسي ويعبد أوّل كتابة

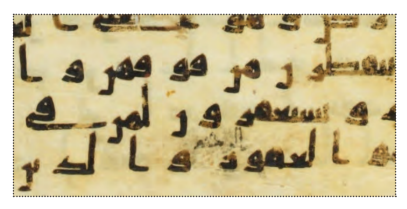


صورة ٩: BnF arabe 330، ورقة ٥٥و، [السطر الثالث]

<sup>[</sup>۱] - الحقيقة هي كلمة «سبعين».

بعد ذكر بعض المواصفات الظاهريّة لهذه المخطوطة، يدّعي بروبيكر أنّه عثر على 70 تصحيحًا فيها، ويكتفي بالإشارة إلى واحد منها في الصورة ٩، ألا وهو كتابة «الله كان» في سورة النساء الآية ١٤٩ ﴿ فَإِنَّ اللّهَ كَانَ عَفُوًّا قَدِيرًا ﴾، وذلك بعد أن مُسح ما كان قبله في هذه البقعة من الورقة. ويحتمل بروبيكر أنّ الذي باشر هذا التصحيح هو الكاتب الرئيسي؛ فعندما انتبه إلى الخطأ النحوي في «فإن الله عفوا قديرا»، عدّله بكتابة «الله كان». ويقول إنّ هناك تصحيحًا آخر في الورقة نفسها، ولكنّه لم يتحدّث عن تفاصيله (59- 58 .ibid., pp. 58).

## النموذج التاسع: زيادة كلمة «الرحيم» بعد كتابة المخطوط

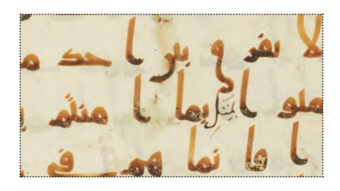


صورة ١٠: BnF arabe 327، ورقة ١٢ظ، [السطر الأخير]

هذه الورقة -كما يقول بروبيكر- من نفس المصحف الذي أشيرَ إليه آنفًا في النموذج السابع، وفيه زيادة كلمة «الرحيم»، والتي كانت ساقطةً من سورة الشورى الآية ٥: ﴿أَلَا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾. ويبدو أنّ المصحّحَ غيرُ الكاتب الرئيسي، وأضاف الكلمة بعد فترة من الزمن، بقلم آخر يمتاز عن الأوّل بحدّته، ولكن الكلمة الزائدة تم مسحها جزئيًّا. وينوّه بروبيكر إلى أنّ الآية كانت صحيحةً من حيث النحو والمعنى قبل هذا التصحيح، إلّا أنّ القافية [يعني الفاصل] لا توافق الآيات الأخرى، وبهذا التصحيح أصبحت الآية موافقة للرسم المعيار الراهن (ibid., pp. 60 -61).



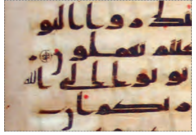
## النموذج العاشر: زيادة بين السطور في مصحف عائد إلى القرن الأوّل الهجرى أو السابع الميلادي وبالخط الحجازي



صورة ١١: BnF arabe 331؛ ورقة ١ظ، [السطر الثاني]

بعد الإشارة إلى بعض مواصفات هذا المخطوط الذي يُحتفظ به في المكتبة الوطنيّة الفرنسيّة، يقول بروبيكر: تمت إضافة كلمّة «مثل» وحرف «ب» إلى سورة البقرة الآية ١٣٧ ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ ﴾، في وقت لاحق وبقلم أحدٌ من السابق، بينما كانت ساقطة من قبلُ، فتبدو [الزيادةُ] كتدخُّل حديث في الورقة، إلَّا أنَّها تماثل الحس الذي تم استخدامه في الكتابة الأولى. وينوه المؤلّف إلى حرف الباء الوارد على «ما» في الآية (الصورة أعلاه)، ولم يتم حذفه ليوافق رسم مصحف القاهرة ١٩٢٤، فأصبح النص «امنوا بمثل بما»، وهو قراءة غير ناجحة على ما يظهر (63- 62).

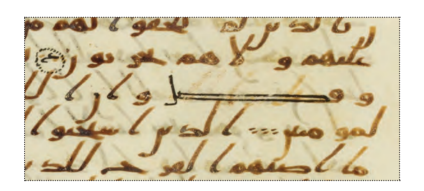
النموذج الحادي عشر: إضافة هامشيّة لكلمة «الله» في مصحف طوب قابي بعد كتابة المخطوط



صورة ١٢: مصحف طوب قابي، ورقة ٣٧٤ظ، [نهاية السطر الثالث]

أشار بروبيكر إلى هذا المصحف في النموذج الأوّل، ويتحدّث هنا عن زيادة لفظة «لله» في أوائل سورة التحريم الآية ٨ ﴿ ثُوبُوا إِلَى اللّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ﴾ قائلًا: أجري التصحيح بقلم ضيّق جدًا، وربما بعد مدّة طويلة مِن كتابة المخطوط، فمن المحتمل أن تكون هذه الزيادة تدخُّلًا حديثًا. وبما أنّ المؤلّف يرى الألف قبل لفظة «لله» من الكتابة الأولى، لا يجد معنى للقراءة التي كانت قبل التصحيح [يعني: توبوا إلى الله توبة نصوحا] (65- 64 . ibid., pp. 64).

النموذج الثاني عشر: حذف وإعادة كتابة ومط في مصحف يعود إلى القرن الأول الهجرى أو السابع الميلادي



صورة ١٣: BnF arabe 328؛ ورقة ٨و، [بداية السطر الثاني]

هذه الورقة من مصحف باريسينو -بتروبوليتانوس السابق ذكره في النموذج الثاني، والتصحيح الذي ادّعاه بروبيكر هو كتابة لفظة "ضل" من كلمة "فضل" في سورة آل عمران الآية ١٧١ ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ ﴾، وحلّت هذه اللفظة -كما يقول المؤلف- محلّ عدة كلمات ممسوحة، ويقدّرها بخمس إلى إحدى عشر حرفًا. ويشير إلى أنّ المصحّح استخدم قلمًا وحبرًا يختلفان عن القلم والحبر في النصّ



الأصلي، وكتب اللفظة بأسلوب آخر، فليس عمله إلّا تدخُّلًا لاحَقا [في المصحف]، والذي يجعله يوافق رسم مصحف القاهرة ١٩٢٤ (67- 66 .ibid., pp. 66).

## النموذج الثالث عشر: حذف وإعادة كتابة تبدو أنها تغيّر صرف الفعل



صورة ١٤: BnF arabe 340؛ ورقة ٢٦و، [السطر الثاني]

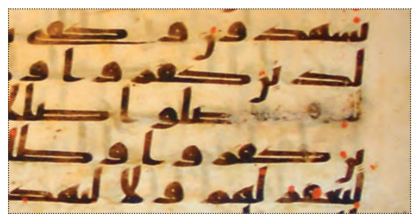
يتحدّث بروبيكر عن هذا المصحف الشريف الذي يتألّف من ١٢١ ورقة، وهو مركّب من قطَعٍ عدّة. وبينما يدّعي أنّه عثر على ٩١ تصحيحًا في هذا المخطوط الذي يقدّر تاريخه بالقرن التاسع أو الثامن للميلاد، يشير إلى ما تمّ تصويره في الصورة عد، وهو حذف اللام من كلمة "قال" وكتابة اللام والواو والألف مكانها في سورة سبأ الآية ٣٥: ﴿وَقَالُوا نَحْنُ أَحْبُرُ أَمْوَالًا وَأُولَادًا ﴾، فصار النصّ في المخطوط يوافق رسم مصحف القاهرة ١٩٢٤. ثم يقول بروبيكر: إنّ هذا التصحيح ليس الأغرب في هذا المخطوط، ولكنه اختاره لأنّه يهدف في كتابه هذا إلى إظهار مدى ظاهرة [التصحيح في المخطوطات] (69- 68 .ibid., pp. 68).



## النموذج الرابع عشر: حذف يترك فراغًا في مصحف طوب قابي

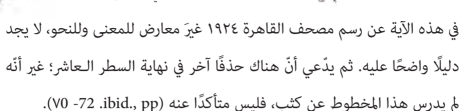


صورة ١٥: مصحف طوب قابي، ورقة ٦٥و، الإشارة إلى ألف محذوفة في نهاية السطر الـ11

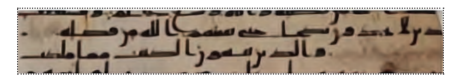


صورة ١٦: مصحف طوب قابي، ورقة ٦٥و، حُذف «لله قد» من بداية السطر الـ12

هذا النموذج الثالث الذي يرتبط بمصحف طوب قابي، وهو -كما يدعي بروبيكر- حذف لفظة «الله قد»، حيث الألف في نهاية السطر الـ ١١، والمتبقي في بداية السطر الـ ١٦، في سورة النساء الآية ١٦٧: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللّهِ قَدْ ضَلُّوا ضَلَاً لا بَعِيدًا﴾. ومع أنّ بروبيكر يرى هذا الحذف الذي يميّز المخطوط



النموذج الخامس عشر: حذف يترك فراغا في مصحف عائد إلى القرن الثامن أو التاسع للميلاد



صورة ١٧: MIA.2013.19.2 ابداية السطر الأخير]

يصف بروبيكر هذا المخطوط بالشَبَه بمصحف طوب قابي، ويشير إلى التصحيح الذي أجري فيه من حذف ما بين لفظة «فضله» ولفظة «والذين» في سورة النور الآية ٣٣ ﴿حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ ﴾، وبهذا التصحيح أصبح المخطوط موافقا لرسم مصحف القاهرة، ولكن المحذوف تتعذر قراءتُه. ويدعي أخيرا أنه رأى في مخطوطين آخرين هذه الآية ذاتها أجري فيها تصحيحات أخرى (ibid., p. 73).



## النموذج السادس عشر: زيادة في مصحف القاهرة بعد كتابة المخطوط



صورة ١٨: المصحف الشريف بالقاهرة، ورقة ١٠٩و، [السطر الثاني]

هذه الصورة -كما يقول بروبيكر- تعود إلى مصحف في المشهد الحسيني بالقاهرة، ويماثل أسلوبُ كتابته مصحفَ طوب قابي، وقد نسبه البعض إلى عثمان، ولكن الدكتور آلتي قولاج يحدّد تاريخه بنهاية القرن الثامن أو بأوائل القرن التاسع للميلاد. وما عثر عليه بروبيكر هو زيادة كلمة «كان» في سورة النساء الآية ٣٣: ﴿إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴾، ويدّعي أنّها كانت ساقطة في زمن كتابة المخطوط، وأضيفت إليه لاحقًا بقلم لطيف، ولا يُقرأ منها إلا الكاف والألف؛ كما يدّعي أيضًا أنّ هناك مخطوطات أخرى فيها زيادة لكلمة «كان» (76- 75. (ibid., pp. 75).

## النموذج السابع عشر: تصحيح بالنسبة إلى كلمة «الله»



صورة ١٩: NLR Marcel 11: ١٩ مورقة ٧و، [السطر الثاني]



يقول بروبيكر إنّه عثر على ٤٦ تصحيحًا في هذا المخطوط الذي يتألّف من ١٢ ورقة، وهو جزء من مصحف الفسطاط الأموى، ويشر إلى واحد منها ما يظهر في الصورة ١٩، وهو كتابة لفظة «نعمة الله» -ما عدا حرفَها الأولَن- بقلم وحبر آخر [يعنى يختلف عن الكتابة الأولى] في سورة الأحزاب الآية ٩ ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ﴾، ويخمن أن المحذوف هو «نعمته». وجدير بالذكر أنَّه أشار إلى سقوط كلمة «الله» الشريفة في هذا المخطوط سابقًا في النموذج الثالث .(ibid., pp. 77 -78)

النموذج الثامن عشر: زيادة كلمة «الساعة» في مصحف عائد إلى القرن الثالث أو الرابع للهجرة أو التاسع أو العاشر للميلاد

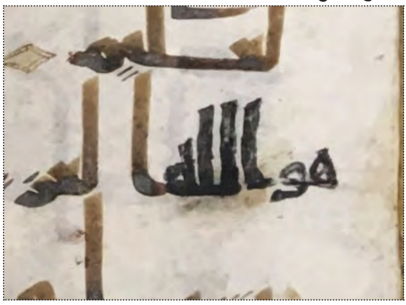


صورة ٢٠: NLR Marcel 7، ورقة ٧و، [السطر الثاني]

يتحدّث بروبيكر عن المواصفات الظاهريّة لهذا المصحف، وأنّه عثر على ثمانية تصحيحات في أوراقه العشرة، ثم يشير إلى زيادة كلمة «الساعة» في سورة الأنعام الآية ٤٠ ﴿ أَوْ أَتَتُكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ ﴾، كما تظهر في الصورة ٢٠، ويعتقد أنّ التصحيح أجرى على يد شخص آخر وبقلم أحدّ. وبينما يدّعي أنّ كلمة «الساعة» تم تصحيحها في مخطوطات أخرى أيضًا، لا يأتي بصورها وتفصيلها في هذا الكتاب .(ibid., pp. 79 -80)



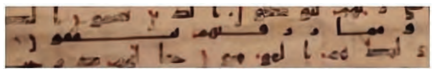
النموذج التاسع عشر: حذف وإعادة كتابة بالنسبة إلى كلمة «الله»



صورة ۲۱: NLR Marcel 5، ورقة ۱۱و

لا يقدر بروبيكر تاريخ هذا المخطوط الذي يُحتفظ به في المكتبة الوطنيّة الروسيّة، ويشير إلى كتابة لفظة «هو الله» على ما حُذف قبلها في سورة سبأ الآية ٢٧: ﴿ بَلْ هُوَ اللّهُ الْعَزِيرُ الْحُكِيمُ ﴾، وهذا هو النص الوارد في مصحف القاهرة ١٩٢٤. ثم يحاول أن يخمّن المحذوف، فيفترضه كلمة «هو»، والتي أُبدلت بـ «هو الله» على يد شخص يختلف عن الكاتب الرئيسي، وقد استخدم حبرًا آخرَ لهذا العمل (82- 81 .pp. 81).

النموذج العشرين: حذف وإعادة كتابة لِما يقارب من سطر واحد بالنسبة إلى كلمة «الرزق»



صورة 22: MIA.2014.491، ورقة 7ظ، [السطر الثاني]



ينُّوه بروبيكر في هذا المصحف الذي يُحتفظ به في متحف الفنّ الإسلامي بالدوحة، إلى كتابة ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ في سورة الأنفال الآية ٣ ﴿ الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾، علاوة على الألف في بداية الآية التالية ﴿أُولَيِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا ﴾، وهي مكتوبة بشكل ممطوط على ما حُذف سابقًا وقد بقى أثره. ومن ثم يقول إنّ كلمة "الرزق" من أكثر الكلمات تصحيحًا في المخطوطات القرآنيّة المبكرة، وقد قدّم المؤلف ورقة بحثيّة عنها في مؤتمر دولي قبل سنوات عدّة (ibid., p. 83).

## ظاهرة أخرى: تغطية في مصحف القاهرة



صورة ٢٣: المصحف الشريف بالقاهرة، ورقة ٣٣ظ

بعد الانتهاء من النماذج العشرين المذكورة، يشير بروبيكر إلى نوع آخر من التصحيحات التي عثر عليها في المخطوطات القرآنيّة، وذلك ما وجده في المصحف الشريف المنسوب إلى عثمان نسخة المشهد الحسيني بالقاهرة، وهو مصحف يعود -كما نقل المؤلفُ عن الدكتور آلتي قولاج- إلى أواخر القرن الثامن أو أوائل القرن التاسع للميلاد، وفيه آثار الشريط اللاصق، والتي يقول بروبيكر عنها: من المتوقّع أن يُستخدم الشريط اللاصق لأجل ترميم المخطوط إذا وُجد تمزقًا في بقعة منه؛

## العَيْنَا لِحُوْمُ اللَّهِ اللَّهُ الل

ولكن عندما أبصرتُ صورة خلف الورقة وجدتها بلا مشكلة حيث لا حاجة إلى الترميم. إذًا من المحتمل أنّ الشريط اللاصق تم استخدامه لإخفاء ما كان مكتوبًا على الورقة. وإن افترضنا أنّ الذي كان تحت الشريط اللاصق يوافق رسم مصحف القاهرة، فالنصوص المغطاة ستكون على النحو التالي[1]:

- السطر الأول: "رجهم من حيث"
  - السطر الخامس: "ن قتلو"
  - السطر السادس: "عوهم كذلك"
    - السطر السابع: "فان ا"
    - السطر الثامن: "غفو حيم"
    - السطر العاشر: "لدين لله"
    - السطر الحادي عشر: "**عدو**"
      - السطر الثاني عشر: "هر"



صورة ٢٤: المصحف الشريف بالقاهرة، ورقة ٤٣٠و

<sup>[1] -</sup> وهي من سورة البقرة الآيات ١٩١ -١٩٣: ﴿ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُهُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْقَتْلُ وَلَا تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحُرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ فَإِن نُتَهُواْ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لَا تَصُونَ فِنْنَةٌ وَيَصُونَ اللِّينُ يَلِّو



وأخراً أشار بروبيكر إلى ظاهرة اللصق وإعادة الكتابة عليه، وهو ما براه شائعًا في المخطوط المذكور آنفًا، فذكر نموذجًا لها ما يظهر في الصورة أعلاه، والنصوص المكتوبة على اللّاصق هي:

- السطر الأوّل: "نفسهم" في سورة الرعد الآية ١١ ﴿ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾
- السطر قبل الأخير: "لذى يركم" بشكل ممطوط في الآية ١٢ ﴿ هُوَ الَّذِي يُريكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾
  - السطر الأخر: "طمعا" في الآبة السابقة

وختامًا لهذه النماذج الأخيرة يذكر احتمالين؛ الأوّل، أنّ ما كان مكتوبًا تحت اللاصق يوافق الذي كُتب عليه؛ والثاني، ما كان مكتوبا تحته يعارض الذي كُتب عليه، ولا مكن تحديده إلا إذا أزيل اللاصق بدقّة (90- 58 ibid., pp. 85).

## ثالثًا: الاستنتاج

يشير بروبيكر هنا إلى أهميّة القرآن الكريم لدى المسلمين ومكانته في الأوساط العلميّة، ومن ثم يلقى نظرةً عابرةً إلى أنواع الدّراسات الأكادعيّة الغربيّة التي تعني بالقرآن الكريم وجوانبه. وبالتالي، يتناول موضوع كتابه ويتحدّث عن المخطوطات القرآنيّة قائلًا: لقد قدّمتُ فيما سبق مخطوطات قرآنيّة تعود إلى عدة قرون أولى بعد وفاة محمد عَيْرَاتُهُ، وما اخترتُ الأغرب منها، بل أردتُ إظهار مدى الظاهرة باختيار أنواع من النماذج، كما تجنّبتُ إظهار الأخطاء التي ارتكبها النسّاخ ما عدا النموذج الثامن.

ثم يسعى بروبيكر إلى الإجابة عن السؤال التالي: ماذا يعنى وجود هذه التصحيحات؟ فيقول:

أُوِّلًا، رغم أنَّ هناك آثارًا جمة لتوحيد «المصاحف» في معظم المخطوطات، من الواضح أيضًا وجود فوارق في الآراء حول الكلمات القرآنيّة الصحيحة حين كتابة المخطوطات، ومّت إعادة النّظر فيها متى تغيّرت الآراء أو بات توحيد [المصاحف] أكثر إتقانًا. وليس مستحيلًا أن يرتبط بعض هذا الخلاف في الآراء بالمناطق الجغرافيّة، فهذه المرونة تتجاوز حدود ما ورد في أدب القراءات.

ثانيًا، لم تقتصر هذه الاختلافات في الآراء على العقود الأولى بعد وفاة محمد عَلَيْهُ، بل استمرت بعضُ المرونة «في قراءة القرآن» لقرون عدّة بعدها. ولم تكن هذه المرونة كبيرةً، كما لا نرى تصحيحًا لجزء كبير من النّصّ القرآني إلّا في مصحف صنعاء وبرمنغهام. وهذه المرونة تناسبُ ما وُجد في نقش قبّة الصخرة، والذي يوحي باضطراب النّصّ القرآني خلال استكماله في عهد عبد الملك بن مروان، وكذلك اختلافات تفتقر إلى التصحيح في المخطوطات حتى سنة ٧٠٠ الميلادية «يعني ٨٠ الهجرية» [1]. ولكن هذا «يعني دعاوى بعض المستشرقين حول اكتمال النص القرآني في سنة ٧٠٠ للميلاد» لا يفسّر المخطوطات التي صُنعت بعد ذلك الزمن واحتاجت إلى التصحيح، إلّا أن تُنسب «التصحيحات» إلى التطوّرات الإملائيّة أو اختلاف القراءات أو أخطاء النسّاخ، ولكن الحقيقة ليست كذلك.

ثالثًا، التصحيحات الجزئيّة تُشير إلى حركةٍ تدريجيّةٍ نحو «النص» المعيار على مرّ الزمن. بعبارة أخرى، تمّ تصحيح أجزاء من المخطوطات حتى تصبح موافقة لرسم مصحف القاهرة ١٩٢٤.

وبعد هذه الأجوبة المقترحة يشك المؤلّف في الرؤية الغالبة عن نقل القرآن الكريم وأنّ العامل الأساسي في ذلك هو الشفهيّة، كما يَقدر «الجميعُ» حتى الصبيان في سنّ مبكرة على استظهار القرآن الكريم، لكن بروبيكر لا يرى للنقل الشفهي دورًا مهمًّا في صدر الإسلام، بل يعتقد أنّ وجود المخطوطات دليل على «تداول] تقليد للنقل المكتوب، وخصائص المخطوطات تشير إلى نسخها من نموذج ما؛ أي أنّ الناسخ كان ينسخ من مخطوط موجود، ولا من ذاكرته أو من يقرأ عليه. وعلى هذا الأساس، يصرح بأنّه يهدف في دراسته هذه إلى إعادة بناء التاريخ المادي

<sup>[1] -</sup> Sinai, Nicolai, "When did the consonantal skeleton of the Qur'an reach closure?" in Bulletin of the School of Oriental and African Studies 77 (2014).



للمخطوطات والعلاقة القامَّة بينها وبين التقليد الشفهي؛ ليحدَّدَ المخطوط الذي نُسخ منه وما هو المنسوخ.

وفي نهاية هذا الاستنتاج يقول بروبيكر: إنّ الملاحظات المذكورة سابقًا لا تجيب عن السؤال: هل تلقّي محمد عَلَيْكُ الوحي؟ أو هل الوحي من الله؟ بل تتحدّث عمّا حدث لاحقًا في مجتمع المؤمنين «بالوحى» حول حِفظه وتنقّله. يجب أن تؤخذ التصحيحات الموجودة في المخطوطات بعين الاعتبار، إذ تقيّم ما تم نشره «بين المسلمين». إنّ المخطوط تسجيلٌ ماديّ للنصّ وهو وسيلة للانتشار والحفظ، ويُحتمل فيه التدخّل والتحريف، فعلى الباحث في المخطوطات أن ميّز بين هذا التدخل وبين المعلومات النافعة فيها. ومن ثم يَعد المؤلّف القرّاء بأبحاث علميّة أخرى عن المخطوطات سوف ينشره في المستقبل (99- 93 ibid., pp. 93).



## المبحث الثالث: نظرة عابرة إلى الردود الموجهة على كتاب بروبيكر

لم تبق دعاوى بروبيكر في كتابه بشأن التعديل في النص القرآني من دون رد أو تأييد، بل أصبح كتابه -الأكثر مبيعًا - عرضةً للنقد أو المدح من قبَل المسلمين وغيرهم. وتوجد كلمات بعض الذين أشادوا بعمل بروبيكر في الغلاف الخلفي للكتاب، وهُم مارك دوري [1]، وأسماء هلالي [2]، ودانيل والس [3]، وجرد بوين [4]، ومارين فان بوتن [5]. إضافة إلى جي اسميث [6] الذي نشر فيديوهات عبر الإنترنت تأييدًا لكتاب بروبيكر. وفي المقابل هناك عدد من الباحثين المسلمين الذين أدركوا ضعف منهجيّة بروبيكر وعدم نجاعة نهاذجه في إثبات ما ادّعاه، أي المرونة في النصّ القرآني وتعديله عبر الزمن، فبذلوا مساعيهم بغية الرد عليه. ومن هذه الردود مرئيات انتشرت عبر الإنترنت، ومنها دراسات علميّة نقديّة لمزاعم بروبيكر. وفيما يلى نعرض لثلاثة أعمال نقديّة لما طرحه بروبيكر:

## أوّلًا: مقالة بعنوان «استعراض الكتاب: تصحيحات في المخطوطات القرآنيّة المبكرة»

ألّف هذه المقالة<sup>[7]</sup> الدكتور هيثم صدقي، وهو المدير التنفيذي للجمعية الدولية للدراسات القرآنيّة بالولايات المتحدة<sup>[8]</sup>، وتم نشرها في مجلّة العصور

<sup>[</sup>١] - Mark Durie؛ قس وأستاذ مدرسة اللاهوت علبورن.

Asma Hilali - [۲] ؛ أستاذة جامعة ليله الفرنسية.

Daniel B. Wallace - [7]؛ المدير التنفيذي لمركز دراسة مخطوطات العهد الجديد.

Gerd R. Puin - [٤]؛ الأستاذ المتقاعد من جامعة زارلند الألمانية.

<sup>[0] -</sup> Marijn van Putten؛ خريج من جامعة لايدن الهولندية.

<sup>[</sup>٦] - Jay Smith: المبشر المسيحى وناقد الإسلام.

<sup>[7] -</sup> Book Review: Corrections in Early Qur'ānic Manuscripts.

<sup>[</sup>٨] - منذ سنة ٢٠٢١ الميلادية.



الوسطى[1] عام ٢٠١٩ للميلاد، وفيها يعالج منهجيّة بروبيكر وعددًا من نماذجه، موجِّها إليه انتقادات جمة، كما يصرّح بأنّ كتابه يعاني من خلل فادح في المنهجيّة والتحليل والبحث، ودعاويه البارزة غير مبرهنة ومقنعة للقارئ، إلَّا أنَّ أخطاءه في عرض المواد [أي المخطوطات القدمة] قليلة (274- 273 Sidky, 2019, pp. 273). ثم يقدم هيثم صدقى الملاحظات التالية على آراء بروبيكر في مقدّمة كتابه:

- يصرّح بروبيكر بعدم النقط في جملة من المخطوطات المبكرة وخصوصًا الحجازية، ولكنّ هذا سوء فهم عام؛ لأنّ المخطوطات الحجازيّة تحتوي على نقط الاعجام بعضَ الأحيان (ibid., p. 274).
- يقول بروبيكر إنّ الرسم يختلف عن القراءات ولا يتأثّر بها؛ ولكن الحقيقة هي ليس كل منهما مستقلًا عن الآخر. والأغرب هو أنّه يخلط بينهما عندما يتحدّث عن المصاحف التي حقّقها آلتي قولاج، مصرِّحا بأنّها تعكس عددًا من القراءات لا قراءة واحدة. ولكنّ ما أشار إليه آلتي قولاج هو اختلاف الرسم بين مصاحف الأمصار لا تراث القراءات؛ فمصحف القاهرة غير مشكَّل، والتشكيل ضروريّ في تحديد القراءة (ibid., p. 275).
- يلاحظ بروبيكر أنّ التصحيحات في معظم الأحيان تسبّب الموافقة للرسم المعيار الراهن لمصحف القاهرة ١٩٢٤. ولكن هناك مشكلتان كبيرتان؛ الأولى هي المفارقة التاريخية[2] الواضحة للمخطوطات القديمة التي تم تصحيحها حتى توافق مصحف القاهرة ١٩٢٤. والثانية هي افتراضه المسبق أنَّ ما بُني عليه معيارُ رسم مصحف القاهرة ١٩٢٤ يختلف عن المعيار في زمن كتابة المخطوط. ومع ذلك، إجراء التصحيحات نحو الموافقة لرسم مصحف القاهرة

<sup>[2] -</sup> Anachronism.



<sup>[1] -</sup> Al - 'Uşūr al -Wusţā.

ليست دليلًا على التغيير في المعيار؛ بل هو دليل على وجود المعيار منذ البداية. وهاتان المشكلتان تنبثقان من سوء الفهم لمصحف القاهرة؛ فإنّه يُفصل عن الإملاء المعيار للعربية الكلاسيكية، والذي يمتاز به جميع المصاحف السابقة عليه تقريبًا. وهذا يناقض استخدامه «أي مصحف القاهرة» كمعيار لتطور المصاحف (ibid., p. 276).

وبعد توجيه هذه الانتقادات، يمدح بروبيكر بها أنّه يزوّد القارئ بأسئلةٍ نافعةٍ ليفكّر حول أخطاء النسّاخ، كما يجد في ملاحظاته طيبة على العموم، إلّا بعضها، كالنموذج السادس (279 .p. 279). ثم يتطرّق صدقي إلى دعاوى بروبيكر في تفسير المخطوطات، ويرى معظم ما عثر عليه، من الأخطاء النسخية فيها (,. bidd.) ويرى معظم ما عثر عليه، من الأخطاء النسخية فيها لتعليل التصحيحات الواردة في المخطوطات ووصفِها بأخطاء ارتكبها النسّاخ. ففي كل التصحيحات الواردة في المخطوطات ووصفِها بأخطاء ارتكبها النسّاخ. ففي كل غوذج يتناوله صدقي يقدّم تبريرًا لِما جعل الكاتب يخطئ في الاستنساخ (,. bidd.) ويرى أنّ بروبيكر يتجنّب تفسير سقوط لفظة في المخطوط بخطأ الناسخ، بينما هو يعلم أنّ النّصّ لا يفيد معنى بعد سقوطها (bidd., p. 281)!

إضافة إلى ذلك، يخطئ مؤلف المقالة ما عزاه بروبيكر إلى بعض العلماء، ويذكر غير ما نسب إليهما (ibid., p. 286)، وينكر أن يكون مصحف برمنغهام ومصحف صنعاء من رقّ ممسوح، خلافًا لما ادّعاه بروبيكر. ثم يستنتج في الختام قائلًا: لو أراد بروبيكر أن يثبت أثر إنسانيّة النسّاخ في انتشار القرآن لكان ناجعًا! ولكنّه فشل في المنهجيّة والتحليل. رغم أنّه يصرّح بإمعان النّظر إلى أخطاء النساخ، ولكن هذا لا يبدو من كتابه. في الحقيقة، من الممكن تعليل معظم النماذج بأخطاء نسخية بسيطة. ومع ذلك، تبقى نظريّته الرئيسية -أي المرونة للنص القرآني طوال القرون - غير ثابتة (ibid., p. 287).



## ثانيًا: كتاب بعنوان «الرد على كتاب دانيل آلن بروبيكر»

هذا الكاتب[1] الصادر سنة ٢٠٢٠ الميلادية للدكتور طيار آلتي قولاج، وهو رئيس مركز البحوث الاسلاميّة بإسطنبول، وبيدأ مقدّمة خالد إرن[2]، وتلبها مقدّمة المؤلف، ويشر فيها إلى رجل آخر ادّعي التغيير في المخطوطات القرآنيّة، مستدلًا ما أورده آلتي قولاج في هوامش المصاحف المخطوطة التي اعتنى بتحقيقها! ثم يعلِّق المؤلف على تلك الدعوى قائلًا: ما عدا تلك الفوارق في قواعد الكتابة التي وردت في الهوامش، لا تختلف المصاحف التي صُنعت في شتى البقاع من حبث النص، وهذا دليل على أنّ النصّ القرآنيّ بقى سلبمًا (Altıkulaç, 2020, p. 16). وخلال إشارة إلى معنى الاستشراق، يصف بروبيكر بأنّه إمّا يحتاج إلى المؤهلات الضروريّة [في مجال دراسة المخطوطات] وإما يعمل متأثّرًا بالتربية الغربية (ibid.,) p. 20)، وبالتالي بنوّه إلى اهتمامه القصر بالقرآن الكريم ودراساته (ibid., p. 21). ثم يتحدّث المؤلّف عن منهج بروبيكر في كتابه قائلًا: التصحيحات «التي وجدها بروبيكر» ليس إلّا أخطاء نسخيّة. إنّ أوّل من جمع مثل هذه النماذج كأدلّة على التغيير في القرآن هو مينغانا $^{[3]}$ ، والذي نشر مع لويس $^{[4]}$  كتابًا بعنوان «أوراق من ثلاثة مصاحف قدمة رما قبلَ عثمان»[5]، وحاول إثبات تعديل القرآن أثناء كتابته في عهد عثمان. فعملُ مينغانا أثار شهبّة المستشرقين الآخرين الذين زعموا أنّ القرآن تعرّضَ للتغيير (ibid, p. 23).

وبعد ذلك يسعى آلتي قولاج إلى إثبات عدم التغيير في القرآن، فيعلِّق على قول

<sup>[1] -</sup> Refutation of Daniel Alan Brubaker's "Corrections in Early Qur'an Manuscripts".

<sup>[</sup>۲] - Halit Eren؛ المدير العام لإرسيكا.

<sup>[3] -</sup> Alphonse Mingana.

<sup>[4] -</sup> Agnes Smith Lewis.

<sup>[5] -</sup> Leaves from Three Ancient Qurans Possibly Pre -Othmanic (Cambridge, 1914).

بروبيكر أنّ القرآن يؤثّر على حياة مليارات الأناس في العصر الراهن، قائلًا: بما أنّ القرآن هو أقدم كتاب وصلنا، كان يحفظه المئات من الناس في القرن الأوّل، وقد ازداد العدد بمرور الزمن. فضلًا عنه، فقد تمّ تأليف عددٍ كبير من الكتب بالعربيّة في شتّى المجالات، وقد وصلنا بعض تلك المخطوطات مما كُتب في عصر صحابة رسول الله عَيْلِيَّ، وهذه مصدر للثقة بنصّ القرآن (25- 24 -25).

ومن ثم ينتقد بروبيكر، ويقول: رغم أنّه ينوّه إلى الأخطاء الواقعة في النَسخ من الأصل، مثل سقوط اللفظة<sup>[1]</sup> وتكرار اللفظة<sup>[2]</sup> والزوغان في البصر<sup>[3]</sup>، لا يحلو له أن يترك دعاويه التي لا أساس لها. أما بالنسبة إلى اختلاف القراءات عبر العصور، فيقول المؤلف: في عصر لم تكن الطباعة موجودة، وكانت هناك شحّ في أدوات الكتابة، وكان تعليم القرآن على أساس الاستظهار والتلقّي الشفهي، فكان الاختلاف طبيعيًّا؛ إلى جانب اختلاف اللهجات في شتّى المناطق الجغرافيّة «مما يؤثر على الاختلاف في القراءات» (28- 27. ibid., pp. 27. وبينما يثمن المؤلفُ جهود المستشرقين الذين قاموا بدراسة القرآن من غير تعصّب، يؤنّب بروبيكر لِما ادّعاه بشأن نشر القرآن في زمن عثمان، مستدلًّا بما أورده جملة من المؤرخين المسلمين حول توحيد المصاحف وإرسالها إلى عدّة أمصار (37- 36. ibid., pp. 36).

وبعد هذه المقدّمة، يبدأ آلتي قولاج بدراسة النماذج التي أوردها بروبيكر في كتابه وتقييم ما ادّعاه، أي التعديل في المخطوطات القرآن، ويستفيد في هذا المسار من المصاحف المخطوطة التي حقّقها نفسُه ونشرتها مؤسّسة إرسيكا حتى الآن، وهي -كما يقول- أقدم المخطوطات التي وصلتنا من القرنين الأوّل والثاني للهجرة: مصحف

<sup>[1] -</sup> Haplography.

<sup>[2] -</sup> Dittography.

<sup>[3] -</sup> Parablepsis.



طوب قابي (٢٠٠٧ م.[1])، مصحف متحف الفنون الإسلاميّة والتركيّة (٢٠٠٧ م)، مصحف المشهد الحسيني [ع] (۲۰۰۹ م)، مصحف صنعاء (۲۰۱۱ م)، مصحف باريس (۲۰۱۵ م)، مصحف توبينغن (۲۰۱٦ م)، مصحف لندن (۲۰۱۷ م)، مصحف برلين (٢٠١٩ م)، مصحف طوب قابي -مدينة (٢٠٢٠ م). ويشير المؤلّف إلى أنّ بروبيكر اعتمد في ستة نماذج على ثلاثة من هذه المصاحف؛ أي مصحف طوب قالي، باريس، والمشهد الحسيني؛ غير أنّه [أي المؤلف] لا يعرف دراسة جامعيّة حول المخطوطات الأخرى ولا يعتقد أنّها موحودة أصلًا (40- 39 ibid., pp. 39)!

وعندما يعالج آلتي قولاج نماذج بروبيكر دراسةً ونقدًا، يشرح باختصار ما قاله بروبيكر في كتابه، ثم يأتي بصور من مصاحف مخطوطة أخرى، وهي -كما يقول آلتي قولاج- مصاحفُ معاصرة أو أقدم أحيانًا من المصاحف التي استند إليها بروبيكر، ولم ترد فيها تلك الزيادات أو سقوط الألفاظ أو غيرهما من الأخطاء، ويقصد بهذا العمل تعليلَ ما عثر عليها بروبيكر أنّها أخطاء النساخ وليست دليلًا على التعديل في نصّ القرآن (ibid., pp. 41 -95).

وجدير بالذكر أنّ آلتي قولاج يوافق على «المرونة» التي ادّعاها بروبيكر، لو كان قاصدًا بها الأحرف السبعة من القراءات، ولكنّه لا يعنى ذلك (ibid., pp. 46 47-). وبينما ينتقد بروبيكرَ؛ لأنّه لم يراجع المخطوطات الأخرى التي كانت بن يديها حتى يتأكِّد هل سقوط اللفظة التي أشار إليها وقع في جميعها أو يختص الأمر مخطوط واحد دون غيرها (ibid, p. 49)، قد تصبح لهجته ألذع من هذا ويصف التفسير الذي قدّمه بروبيكر بغير مستحق للتقويم (ibid., p. 56)، كما ينعت نماذجه العشرين -بلا استثناء - بقتل الوقت دون جدوى (ibid., p. 89)! ثم يستنتج آلتي قولاج أنّ النّماذج التي أوردها بروبيكر -ما عدا الرقم ٦ و٨ و٩ و10- لا تهدف إلّا إلى سناريو غير واقعيّ قائلًا: هذه النهاذج الأربعة وردت في الكتاب بغير دليل واضح؛ إذ يحتمل المؤلف كونها أخطاءً نسخيّة، فما يميّز هذه عن الأخطاء النسخيّة الأخرى؟! أراد بروبيكر أن يناقش كما طاب له في مجال البحث الذي ظنّه بلا صاحب. فعمله باسم الجهود العلميّة -في الواقع- عمل متهوّر (98, p. 98). وختامًا لبحثه يقدّم المؤلّف تاريخًا مختصرًا جدًا لقراءة القرآن وحفظه لدى المسلمين، ويؤكّد على تراث «الإجازة» كمؤيّد لسلامة القرآن عن التحريف عبر العصور (101- 99, pp. 99).

## ثالثًا: كراسة بعنوان «تفاهة التصحيحات في المخطوطات القرآنية المبكرة»

ساهم في إعداد هذه الكراسة<sup>[1]</sup> منصور أحمد وفريد البحريني، وهما من الباحثين والناشطين المسلمين، ويبدأ بمقدّمة لإيجاز أحمد، وهو أيضًا باحث وناشط مسلم، وانتشر عبر الإنترنت في عام ٢٠٢٠ الميلادي للمرة الأولى. تتكوّن هذه الكراسة من ٢٩٠ صفحة، وتتضمّن المواضيع التالية: المقدمة (عن معنى القرآن والمصحف ورسمه والتغيير فيه، والفوارق في المخطوطات القرآنيّة، وهل هي إصدارات ونسَخ للقرآن)، الخلل في منهجيّة دانيل بروبيكر (يبدأ بملخّص عن دعوى بروبيكر واستنتاجه، وتليه أدلّة تاريخيّة تعارض ذلك، ثم يأتي كلام في أنّ ما عثر عليه بروبيكر ليس إلّا أخطاء نسخية في المخطوطات، وأخيرًا إشارة إلى السهو الذي ارتكبه بروبيكر في ترجمة الآيات ومواضع الأخرى). وبعد هذا المدخل يبدأ أصل الكراسة، وهي تضمّ صورًا كثيرة من المخطوطات القرآنيّة التي تُحتفظ في المكتبات الأوربية، فمنها مصاحف أقدم من المصاحف التي اعتمد عليها بروبيكر، ومنها معاصرة أو أحدث منها، ولا توجد فيها الأخطاء التي عثر عليها بروبيكر وزعمها تعديلًا في نص القرآن.

<sup>[1] -</sup> The Insignificance of "Corrections in Early Qur'an Manuscripts": A response to Daniel Alan Brubaker.



وبعد التعريف بهذه الأعمال تحدر الإشارة إلى ما ميّز هذه الدراسة عنها، ألا وهو: أوَّلًا، الملخُّص عن اهتمام المستشرقين كدراسة تاريخيَّة تمهيديَّة للبحث؛ وثانيًا، نبذة عن المؤلف، وفي عدم خبرته في المجال الذي ألَّف فيه. وثالثًا، الملاحظات التي قدّمناها على مقدمة كتاب بروبيكر محاولةً للرد على شبهاته وتسليط الضوء على ما كان ينبغي أن يتناوله بالتفصيل. ورابعًا، اقتصار هذه الدراسة على المخطوطات التي تسبق زمنيًّا على ما استفاد منه بروبيكر أو هي متزامنة لها، كيلا يتّسع له مجال قول إنّ ما استند إليه أعرقُ في التاريخ فلا عبرة بما هو متأخّر عنه لإمكانيّة التحريف والتغيير فيه لاحقًا. وخامسًا، صور من المخطوطات القرآنيّة التي يحتفظ بها في مكتبة العتبة الرضويّة المقدّسة مدينة مشهد الإيرانية، وهي صور لم تُنشر من قبلُ، فجزيل الشكر للدكتور مرتضى توكلي على إتاحتها لي.

# الْهُضَّيِّلُ السَّالَاثِثُ دراسة نقديّة لمزاعم بروبيكر



### مقدمة الفصل

تقدّمَ في الفصل السابق ملخص عمّا ورد في كتاب بروبيكر، وحان الوقت لدراسة دعاوى هذا المستشرق الأمريكي بشأن القرآن الكريم، وتقويم منهجيّته ونماذجه التي تدعم فرضيّته. لذلك ينقسم هذا الفصل إلى مبحثين؛ في المبحث الأوّل نقدّم ملاحظاتٍ على ما قاله بروبيكر في كتابه، ونحاول الرّد على الشّبهات التي أثارها، مع عرض التفاصيل المرتبطة بالمخطوطات التي استفاد منها بروبيكر، ثم يقع نقد منهجيّة المؤلّف. وفي المبحث الثاني نعرض صور المخطوطات القرآنيّة المبكرة السليمة من الأخطاء والتعديلات، والتي ترفض دعاوى بروبيكر بشأن التحريف الواقع في القرآن المجيد.

## المبحث الأوّل: دراسة في منهجيّة بروبيكر

تحظى المنهجيّة في البحوث العلميّة بمكانةً رفيعةٍ، فهي المسار الذي يسلكه الباحث في فحص فرضيّاته المطروحة، وبها تتوصّل إلى النتائج المطلوبة. لذلك يؤدّي اتبّاع المنهج الصحيح إلى اكتشاف حقائق علميّة تقنع القارئ المنصف، والباحث الذي لا يوظّف منهجًا صائبًا معترفًا به في الأوساط العلميّة لن يهتدي إلى سواء السبيل، اللهم إلّا بالصدفة والحظ! ومن المعهود أن يشرح كلّ مؤلف منهجه المقصود في مقدّمة عمله ويلتزم به طوال ذلك، غير أنّ الكتاب الذي نتناوله هنا بالدراسة والنقد لا يحتوي على فصل يختصّ بالمنهجيّة، كما أنّ بروبيكر لم يبح بها لا من قريب ولا من بعيد، بل ادّعي أمرًا عظيمًا وحاول إثباته بوجده صحيحًا عنده.

وقد عرفنا فيما سبق أنّ بروبيكر يعتقد بمرونة النّصّ القرآني في العهود القديمة، يعني أنّ النّصّ القرآني لم يكن مضبوطًا في القرون المبكرة للإسلام، فكان من الممكن أن يقرأه الناس كما يشاؤون، ويَظهر ذلك من الاختلاف الوارد في المخطوطات القرآنيّة عن النصّ القرآني الحالي، وهذا ما يسمّيه المسلمون بالتحريف في القرآن الكريم. فهُم على الأقل في العصر الراهن - لا يسمحون بالزيادة أو النقص في النص القرآني بلا ريب، ويحسبون أيًّا منهما تحريفًا لفظيًّا لا مسوّغ له. بعبارة أخرى، يهدف بروبيكر في كتابه هذا إلى إثبات التحريف اللفظي في القرآن الكريم، ويرى أنّه كان جائزًا في الماضي البعيد، وهذا غير ما ثبت في مصادر القراءات، فبعض التصحيحات التي عثر عليها بروبيكر لا يوافق أي قراءة عثمانيّة أو غيرها من الشواذ، ويجد المؤلّف هذه الحالات دليلًا على ما ادّعاه بشأن القرآن المجيد.

وفيما يلي من هذه الدراسة نطمح إلى تقويم فرضيّة بروبيكر -أي المرونة في النّصّ القرآني أو بالأحرى أن يسمّى التحريف في القرآن- وتقديم فحص شامل لنماذجه، وقبل ذلك نسلّط الضوء على ما قاله في مقدّمة كتابه، فإنّها تتألّف من

أجزاء صغيرة يجدر التطرّق إليها -ولو باختصار- والتعليق على كلّ منها، لكي تتّضح صحة دعاوى بروبيكر في هذا الجزء من كتابه، ومن ثم نقدّم تعريفًا للمصاحف المخطوطة التي استخدمها بروبيكر في كتابه واستند إليها في إثبات فرضيته، وأخيرًا نسعى إلى استخلاص منهجيّة المؤلّف حسب ما مارسه في نماذجه والرد عليه بشكل علميّ وموضوعيّ، إن شاء الله.

## أوّلًا: المقدّمة

يظهر بعد دراسة مقدّمة كتاب بروبيكر أنّها تُقسَّم إلى أجزاء ثمانية، وتمّ تقديم خلاصة لكلّ منها في الفصل الماضي من هذا الكتاب، فنكتفي هنا بتذكير مختصر عنها مع تقديم الملاحظات المناسبة:

## ١. كثرة المخطوطات القرآنيّة القديمة حيال قلّة المخطوطات الإنجيليّة القديمة

ذكر بروبيكر كلامًا منطقيًّا في هذا المجال؛ إذ علّل كثرة المخطوطات القرآنية المكتوبة على ورق البردي؛ المكتوبة على الجلد إزاء قلّة المخطوطات الإنجيليّة المكتوبة على ورق البردي. أمّا ونزيد على ذلك أنّ كلًّا من القرآن والإنجيل كان يُكتب على الجلد وورق البردي. أمّا بالنسبة إلى الإنجيل -مثل كثير من الرسائل والأعمال الأدبيّة في العصر الهلنستي-[1] فكان يُكتب على الجلد أو ورق البردي، ثم يُلصق أو يُخاط بعضه ببعض ليصبح طومارًا لا يتجاوز تسعة أمتار، ويُستخدم للكتابات الدينيّة أو الأدبيّة، أو يصبح مصحفًا يُحتفظ به في الكنائس، وإن كان هذا النّوع من المخطوط يُعدّ في مستوى متدنٍ من الأهميّة عندهم. ومنذ القرن الرابع الميلادي، لمّا صارت المسيحيّة ديانةً رسميّةً للإمبراطورية الرومانيّة في عهد قسطنطين، ازداد الإقبال على الجلد، وكُتب العهد الجديد عليه بالكامل حتى عصر الطباعة [2]. وأمّا بالنسبة إلى القرآن الكريم، فكان يُكتب على ورق البردي، كما يُكتب على الجلد، إلّا أنّ عدد أوراق البردي فكان يُكتب على ورق البردي، كما يُكتب على الجلد، إلّا أنّ عدد أوراق البردي

<sup>[1] -</sup> Hellenistic.

<sup>[7] -</sup> مقتطف من مادة "Biblical literature" في موسوعة بريتانيكا، ويمكن الحصول عليها عبر الرابط التالي: https://www.britannica.com/topic/biblical -literature/Types -of -writing -materials -and -methods.

المتبقّية إلى يومنا هذا ضئيل جدًا، ولا يكشف عن وجود مصحف كامل مكتوب عليه (12- 9 Marx, 2019, pp. 9). إذًا، بينما توجد المخطوطات القرآنيّة والإنجيليّة على كِلا المادتين -أي الجلد والبردي- لم يبقَ إلّا القليل مما كُتب منهما على ورق البردي، وهناك وفرة مما كُتب على الجلد.

## ٢. ثلاثة طرق لتأريخ المخطوطات القرآنيّة

تحدّثَ بروبيكر في المقدّمة عن ثلاثة طرق يستخدمها المستشرقون في تقدير عمر المخطوطات القرآنيّة، وبما أنّ تأريخ المخطوطات القرآنيّة من الأهميّة بمكان -لأنّ المخطوطات المبكرة بإمكانها أن تثبت أو تنكر صحّة ودقّة النّصّ القرآني الذي وصل إلينا- فنقدّم ملاحظتين على هذه الطرق، فضلًا عن التعريف بطريقة أخرى لم يشر إليها بروبيكر:

الملاحظة الأولى: لا يكاد يوجد مخطوطٌ قرآنيٌّ قديمٌ يعود إلى القرون الأربعة الأولى يحمل حَرد المتن<sup>[1]</sup>، مما يتضمّن اسم الكاتب وتاريخ كتابته ومكانها، إلا «مصحف أماجور» له وقفيّة تحدّد تاريخ كتابته منتصف القرن الثالث الهجري (Marx, 2019, p. 5)، بل كتابة معلومات المخطوط القرآني في نهايته أو وسطه عادةٌ متأخّرة عن القرن الثاني بل منتصف القرن الثالث الهجري (كريمي نيا، ١٤٠٠، ص ٧٠). لذلك يلجأ المستشرقون إلى ثلاثة طرق لتقدير عمر المخطوطات القرآنية، غير أنّ هذه الطرق كلّها محتملة لا تحدّد التاريخ المضبوط لكتابة المخطوط، فالأفضل الاستعانة بجميعها للوصول إلى تقدير أقرب إلى الواقع.

الملاحظة الثانية: تنقسم الطرق لتقدير أعمار القطع الأثرية إلى قسمين  $^{[2]}$ ؛ التأريخ النسبى  $^{[3]}$  والتأريخ المطلق  $^{[4]}$ . أمّا الأوّل، فهو مبنىّ على سلسلة من المقارنات

<sup>[</sup>۱] - Colophon: هو الهامش الموجود في نهاية النص يحتوي على معلومات النسخة (شوقي وطوبي، ٢٠٠٥، ص١٢٨).

<sup>[7]-</sup> يعدّ تأريخ المخطوطات القرآنية من الدراسات المتعددة التخصّصات؛ إذ يجمع بين نتائج علم الآثار -ما فيه علم المخطوطات والخطاطة- والفيزياء والكيميا وعلم النساخة وغيرها.

<sup>[3] -</sup> Relative dating

<sup>[4] -</sup> Absolute dating.

بين القطع المستكشفة، نحو الفنون [والخطوط] المستخدمة في المخطوطات. والثاني مبنيّ على الخواص الفيزيائيّة الكيميائيّة للمواد المستخدمة في الحضارات القديمة وتفاعلاتها مع الظروف البيئيّة (Liritzis, et al., 2020, p. 54). وإنّ افتراض المصاحف الشريفة قِطع أثريّة ثمينة تخضع لعمليّة التأريخ، يحتاج إلى طرق لتأريخها النسبي -مثل علم المخطوطات وعلم الخطاطة- وطرق أخرى -مثل الفحص الكربوني المشع- لتأريخها المطلق. وفيما يلي إيضاح لهذه الطرق:

الطريق الأوّل: علم المخطوطات -أو الكوديكولوجيا- وهو علم يدرس الكتاب المخطوط وصناعته، ويشمل صناعة الأحبار والرقوق والكاغد وفن التوريق والنساخة والتجليد والتذهيب، وكذلك ما يتعلّق بالمخطوط نحو حجمه ونظام ترقيمه والتعقيبات والسِماعات والإجازات والقراءات والتقييدات للملكيّة والوقف واسم الكاتب وتاريخ الكتابة وغيرها من المعلومات، وهذا ما تلوح إليه كلمة كوديكولوجيا المتكوّنة من Codex بعنى الكراسات المضمومة إلى بعضها، وكلمة كوديكولوجيا المتكوّنة من ٢٠٠١، صص١٩ - ٢٠٠١. كان الكوديكولوجيا الذي وُلد في منتصف القرن العشرين للميلاد- في بادئ الأمر يُعنى بدراسة تاريخ المكتبات والمجموعات، ولكنّه اختصّ شيئًا فشيئًا بدراسة الشكل المادي للكتاب المخطوط وعناصره المكوّنة بغضّ النّظر عن نصّه وموضوعه، فيدرس الظروف التي المخطوط وعناصره المكوّنة بغضّ النّظر عن نصّه وموضوعه، فيدرس الظروف التي في إنتاجه، واختلاف البيئة الجغرافيّة والزمنيّة وأثره على ذلك، إلى جانب تاريخ النسخة وكيفيّة تكوينها وإعادة بناء المجموعات المخطوطة القديمة (سيد، ٢٠٠٥).

يساعد علم المخطوطات على تقدير عمر المخطوط، حيث إنّ أدوات الكتابة -مثل الأحبار والأصباغ- وحواملها -مثل الرق والكاغد- وفنون النساخة والزخرفة وغير ما ذُكر آنفًا تغيّرت وتطوّرت بمرور الزمن، فالاطلاع على تاريخ استخدام تلك المواد وتطبيق تلك المناهج في إنتاج المخطوط، إضافةً إلى معرفة كوديكولوجيّة للمخطوط، يساعد على تأريخ كتابة المخطوط على وجه التقريب. على سبيل

المثال، كانت كتابة القرآن على الجلد متداولةً لخمسة قرون في المشرق الإسلامي، وثمانية قرون في المغرب الإسلامي، خلافًا للكاغد فلم يُكتب عليها القرآن حتى القرن الرابع الهجري. كذلك كانت الكتب في صدر الإسلام بشكل يفضُل طوله على عرضه، لكن يوجد إقبال على كتب عرضها أكثر من طولها في القرون الأربعة الأولى، ومن ثم تراجع إلى المَقاس العمودي بعد تلك الفترة. ومثال آخر هو التجليد، فقلما يوجد مصحف قديم يلفّه غلاف من الأديم، كما تندر المصاحف المذهبة التي تعود إلى القرون الأولى للهجرة. بناء على هذه المعلومات يتمكّن الباحث أن يصنّف المصاحف وفقًا لتاريخ كتابتها (محمدي وتوكلي، ٢٠٢١، ص١٩٤ -١٩٦٦).

الطريق الثاني: علم الخطاطة أو علم الكتابات القديمة، ويعادله في اللغات الأوروبيّة مصطلحُ باليوغرافيا، وهي كلمة تتكوّن من جزءين؛ الأوّل palaeo وهو كلمة يونانيّة تعني القديم أو العتيق، والثاني graphy تعني الكتابة أو رسمها أو معرفتها. وكان الباليوغرافيا في البداية يعتني بالوثائق المزوّرة، ولكنّه تحوّل بمرور الزمن إلى علم يبحث في جميع الكتابات والرسوم والنقوش، واختبار المواد المستخدمة فيها، وتحليلها واستنباط النتائج منها. وهو اليوم علمٌ يهتمٌ بفك الخطوط القديمة ورموز الكتابات الأثريّة والنقوش والمسكوكات (السامرائي، ٢٠٠١، صص١٧٠). وقد أُخِذ هذا المصطلح من كتاب ألّفه العالم الفرنسي ديمونت فوكن [1] في عام ١٧٠٨ الميلادي بعنوان «علم الخطاطة اليونانية»[2]، غير أنّ مابيلون[3] هو المؤسّس لعلم الخطاطة في كتابه «عن الوثائق»[4]. على الرغم من ذلك، لم يكن علم الخطاطة مجهولًا تمامًا قبلهما، فقراءة أو نسخ المخطوطات القديمة تنمّ عن معرفة عمليّة للخطوط المبكرة لدى القرّاء والنسّاخ (.2005, pp.)

<sup>[1] -</sup> Bernard de Montfaucon (1655 -1741).

<sup>[2] -</sup> De palaeographia graeca.

<sup>[3] -</sup> Jean Mabillon (1632 -1707).

<sup>[4] -</sup> De re diplomatica (1681).

أما الخطوة الأولى الحاسمة في علم الخطاطة، فهي وضع نظام التصنيف. فيبدأ عالم الخطاطة بمجموعة من الوثائق (يعني المخطوطات) -من الأفضل أن تكون مؤرَّخَة أو لها إمكانيّة ذلك، والأفضل من ذلك أن تكون دالة على أصولها الجغرافيّة تُظهر سمات رسوميّة مماثلة ليدرس شتّى أنواع الكتابة. ثم يفحصها بدقة وبشكل انتقاديّ؛ ليُخرج ما هو أجنبيّ عن هذه المجموعة. ثم في المرحلة التالية، يستطيع عالم الخطاطة أن يحدّد السمات المميزة للخط. وأخيرًا يضع حدودًا زمنيّة -ومتى أمكن - وجغرافيّة للوثائق استعانةً بالإشارات التي يجدها -مثل الوقفيات أو حرد المتن أو الإجازات - أو المواصفات المادية للمخطوط (ibid., p. 208).

قيل إنّ أدلر<sup>[1]</sup> هو أوّل مستشرق عكف على دراسة الخطاطة العربيّة وتاريخ الخط العربي عن طريق المخطوطات القرآنيّة في القرن الثامن عشر للميلاد. فكان يراجع المخطوطات القرآنيّة -والتي كُتبت بالخط الكوفي- في المكتبة الملكيّة بكوبنهاغن. ثم واصلَ سبيلَه سيلوستر دي ساسي وحسّن منهجَه أماري<sup>[2]</sup>. ولكن أوّل دراسة ممنهجة ومذهلة لعلم الخطاطة العربيّة حول المخطوطات القرآنيّة في أنجزها ديروش في عام ١٩٨٣ الميلادي بعنوان «فهرس المخطوطات القرآنيّة في المكتبة الوطنيّة الفرنسيّة»<sup>[3]</sup>. ومخطوطاته الحجازية تُعدّ من أقدم أساليب الخط العربي. ترتكز دراسة ديروش على أكبر مجموعة من المخطوطات القرآنيّة القديمة، إذ صنّفها في ٢٦ قسمًا (أربعة أقسام حجازية واثنين وعشرين قسمًا كوفيًا)، ولكنها قد لا تشتمل على المخطوطات التي سوف تُستكشف في المستقبل (Marx & Marx).

إلى جانب المساعي التي بذلها ديروش في تصنيف المخطوطات وترتيبها الزمني، لا يخلو هذا الفهرس من مشاكل؛ فعلى سبيل المثال: الخط المستخدَم في بعض

<sup>[</sup>١] - تقدم الكلام عنهم في فصل «ملخص من اهتمام المستشرقين».

<sup>[2] -</sup> Silvestre de Sacy (1758 -1838).

تقدم التعريف به في مقدمة الكتاب.

<sup>[3] -</sup> Manuscrits musulmans, vol. 1: Les manuscrits du Coran. Catalogue des manuscrits arabes, vol. 2. Paris: Bibliothèque nationale.

القِطَع لا مكانة له في تصنيفه [1]. وهناك مخطوطات -على الرغم من قِدَمها- يجب أن تُصنّف من القسم الكوفي. وسبع قِطَع من مكتبة برلين الحكوميّة صُنّفت من القسم الحجازي، إلّا أنّ نوعها غير واضح. لذلك بناءً على المخطوطات القرآنيّة المستجدّة في الوقت الراهن تحتاج دراسةُ الخطاطة التي قام بها ديروش أن تخضع للتعديل والتوسيع والتحسين (ibid., p. 193).

ولديروش فهرسٌ آخر أعدّه للمخطوطات المحفوظة في مجموعة ناصر داود خليلي<sup>[2]</sup> بعنوان «التقليد العباسي»<sup>[3]</sup>، وهو يضمّ ٩٨ مخطوطة قرآنيّة تعود إلى ما بين القرن الثامن والعاشر للميلاد، ومعظمها قِطع قد لا تتجاوز ورقة واحدة أو تعرّضت لأضرار جسيمة. ركز فيه ديروش على الملامح المميّزة لبعض الأحرف دون غيرها، وهذا الأسلوب يلقي الضوء على السمات الرئيسيّة للخط، ويتجنّب التحليل العاطل المبني على الحروف كلّه (Soucek, 1999, p. 129). ويُعدّ هذا الفهرس من المراجع في تقدير عمر المخطوطات القرآنيّة على أساس دراسة باليوغرافية، فنتناول باختصار شديد كيفيّة تصنيف ديروش للمخطوطات.

أما ديروش، فيصنّف مخطوطات مجموعة خليلي في ثلاثة أقسام رئيسة؛ ثلاثة مخطوطات من الخط الحجازي<sup>[4]</sup>، و٧١ مخطوطا من الخط العباسي المتقدّم، والمخطوطات المتبقّية -أي ٢٤ مخطوطاً- تعتبر من الأسلوب الجديد. تشبه الحروفُ الحجازية النقوشَ المكتوبة قبل الإسلام، [لذلك] تُعدّ أقدم خط استخدمه النسّاخ لكتابة القرآن. ومما يلفت الانتباه هو أنّ المصاحف الحجازيّة عموديّة، بخلاف المصاحف الأخرى من القرن الثامن إلى القرن العاشر للميلاد، فهي أفقية بخلاف المصاحف الأخرى من القرن الثامن إلى القرن العاشر للميلاد، فهي أفقية (Déroche, 1992, p. 30):

<sup>[</sup>١] - وضعها ديروش في فصل سماها «Non Classé».

<sup>[7] -</sup> مجموعة اقتناها الدكتور خليلي -وهو إيراني يهودي يسكن لندن - من مختلف البلدان ولها أقسام منها الفن الإسلامي، وجز من هذا القسم هو المصاحف المخطوطة من القرن الثامن الميلادي إلى القرن العشرين للميلاد، تم فهرستها في خمسة مجلدات على أيدي أربعة مستشرقين يترأسهم «Julian Raby».

<sup>[3] -</sup> The Abbasid Tradition: Qur'ans of the 8th to the 10th Centuries A.D.

<sup>[</sup>٤] - كان أماري أول من اختار هذه التسمية بناءً على ما قاله ابن النديم: «أول الخطوط العربية الخط المكي وبعده المدني ثم البصري ثم الكوفي. فأما المكي والمدني ففي ألفاته تعويج إلى يمنة اليد وأعلا الأصابع وفي شكله انضجاع يسير» (١٤١٧، ص ١٦).



صورة ٢٥: مصحف حجازي من مجموعة ناصر خليلي للفن الإسلامي برقم 60 KFQ



والقسم الثاني من المخطوطات هي ما سمّاها ديروش بالخط العباسي المتقدّم، بدلًا ممّا اصطلح عليه المستشرقون في القرنين الثامن والتاسع عشر للميلاد بالخط الكوفي  $^{[1]}$ ؛ لأنّ تلك التسمية توحي بأنّ الخطّ الكوفي يرجع أصله إلى الكوفة، ولكن هذه العلاقة غير ثابتة، بينما كان هذا الخطّ مستخدَمًا في منطقة واسعة ولفترة طويلة من الزمن. إذًا، تسمية ديروش تتكفّل بهذين الأمرين، أي المكان والزمان. يقسّم ديروش الخطّ العباسي المتقدّم إلى ستة أقسام (من حرف A إلى حرف  $^{[1]}$ )، ثم يقسّم هذه إلى أقسام فرعيّة أخرى يعتبرها متزامنة لا متتابعة (Déroche, 1992, p. 55)): وإليكم نموذج من المخطوط الكوفي (Déroche, 1992, p. 55):



صورة ٢٦: مصحف كوفي (عباسي متقدم) من مجموعة ناصر خليلي للفن الإسلامي برقم 13 KFQ مصحف كوفي (عباسي متقدم) من مجموعة ناصر خليلي للفن الإسلامي برقم 13 استبدال لقد شهد القرن العاشر الميلادي تغيّرًا مهمًّا في صناعة الكتب، إذ تم استبدال

<sup>[</sup>۱] - اختار هذه التسمية أدلر على أساس ما وجده في كتاب الفيروزآبادي وابن خلدون (Déroche, 1992, p. 11). وهذا ما قاله: «ثمّ لمّا جاء الملك للعرب ... ونزلوا البصرة والكوفة واحتاجت الدّولة إلى الكتابة استعملوا الخطّ ... فترقّت الإجادة فيه واستحكم وبلغ في الكوفة والبصرة رتبة من الإتقان إلّا أنّها كانت دون الغاية، والخطّ الكوفيّ معروف الرّسم لهذا العهد» (ابن خلدون، ۱٤٠٨، ج١، ص٥٢٧).

الرقّ بالكاغد والكتب الأفقيّة بالعموديّة، وظهرت في هذا القرن خطوط جديدة لكتابة القرآن الكريم، سماها ديروش بالأسلوب الجديد. وكانت تسمّى هذه الخطوط فيما سبق بالخط الكوفي الشرقي والغربي والمائل (.Roucek, 1999, p. الخطوط فيما شو القسم الثالث من المخطوطات التي فهرسها ديروش، وإليكم غوذج منها (Déroche, 1992, p. 144):



صورة ٢٧: مصحف من مجموعة ناصر خليلي برقم QUR286

وجدير بالذكر أنّ هذا الكتاب -أي التقليد العباسي- على الرغم من نفعه في تقدير المخطوطات الحجازيّة لقصر فترتها وقلّة مخطوطاتها، قد لا يهدي الباحث في مجال المخطوطات العائدة إلى ما بين القرن الثالث والسابع للهجرة إلى تقدير يجدي. والمشكلة الأساسيّة هي أنّ ديروش لم يصنّف المخطوطات تصنيفًا زمنيًا، وقمة حقائق تاريخيّة تعارض هذا التسلسل، كما توجد مخطوطات تعود إلى زمن متأخّر بينما وضعها ديروش من القسم الثاني أو العكس (محمدي وتوكلي، ٢٠٢١، مص٢٠٥ - ٢٠٥). فهذا الكتاب أيضًا يفتقر إلى التعديل والتحسين حسب ما تمّ استكشافه من المخطوطات القرآنيّة منذ تأليفه.

الطريق الثالث: التحليل الكربوني المشع، وقد صار هذا الطريق محطً اهتمام للإعلام والصحف إلى الدرجة التي صار فيها البعضُ يزعم أنّ نتائجَ هذا الطريق محتومة لا ريب فيها، إلّا أنّ الحقيقة بعيدةٌ عن هذا الطريق كلّ البعد، ويجدر الحديث عن هذه الطريقة ودقّتها وتحدياتها لتتّضح نجاعتها في تأريخ المصاحف الشريفة ومصداقيّة نتائجها. أمّا الاختبار الكربوني المشع فهو أحد طرق التأريخ المطلق، وهي طرق ترتكز على التحلّل الإشعاعي [1]، حيث يتحوّل العنصر المشعّ إلى عنصر مستقرّ بمعدّل ثابت، وتُعوَّل على نتائجها إذا كانت ملائمةً للتأريخ النسبي (1552- 1154 1154). لقد حقّق إدراك العلماء للنشاط الإشعاعي في القرن العشرين ازدهارًا في جملة من الطرق للتأريخ على النشاط الإشعاعي في القرن العشرين ازدهارًا في جملة من الطرق للتأريخ على أساس النظائر الإشعاعي المنشأ [2]، وخاصّة أنّ التطوّر في الفحص الكربوني المشع في عام ١٩٤٩ للميلاد أنتج مئات الآلاف من تقدير الأعمار لعلماء الآثار (Thompson, 2015, p. xxvi).

تم تطوير تقنية التأريخ بالكربون المشع على أيدي فريق يترأسه الكيميائي الأمريكي ويلارد ليبي<sup>[3]</sup> في أواسط القرن العشرين للميلاد. تُستخدم هذه التقنية لتقدير أعمار البقايا العضويّة أو قطع أثريّة لها أصل بيولوجي، ويرتبط هذا الأمر بالدورة الكونية للكربون في الغلاف الجوي للأرض، حيث يتكوّن الكربون المشع نتيجةً لتفاعل الأشعة الكونيّة -وهي جسيمات مشحونة ذات طاقة عالية تأتي من الشمس والفضاء الخارجي وتصطدم بالطبقات العليا من الغلاف الجوي- مع ذرات النيتروجين وتتحوّل إلى الكربون المشع [4]. وبعد ذلك يتأكسد الكربون المشع وتتحوّل إلى أكسيد الكربون. ومن ثمّ يدخل في المجال الحيوي عبر التمثيل وتتحوّل إلى ثاني أكسيد الكربون. ومن ثمّ يدخل في المجال الحيوي عبر التمثيل

<sup>[1] -</sup> Radioactive decay.

<sup>[2] -</sup> Radiogenic isotopic dating methods.

<sup>[3] -</sup> Willard Frank Libby (1908 -1980).

اً - المعادلة الكيميائية هي:  $n + \frac{14}{7}N \to \frac{14}{6}C + \frac{1}{1}H$  . والكربون المشع أو C14 هو الذرة التي عدد نيتروناتها أكثر من عدد بروتوناتها بحيث تشعّ أشعة بيتا وتضمحل وتتحول ثانيةً إلى النيتروجين بمرور نصف عمره -وهو ٥٧٣٠ سنة تقريبا - (Liritzis, et al., 2020, p. 54)  $C \to \frac{14}{7}N + \beta^- + V + Q$ .

الضوئي للنباتات. ويستمر التوازن بين امتصاص الكربون المشع وتحلّله في الكائن الحي حتى موته. وبعد موت النبات -أو الحيوان الذي أكلَه- يضمحلّ الكربون المشع وتتقلّص نسبته، بينما الكربون المستقر نسبته ثابتة. إذًا الفحص الكربون المشع يعتمد على قياس النسبة المتبقّية من الكربون المشع والمستقر في العيّنة (السامرائي، ٢٠١٨، صص٥٩٦ -٥٩٨)، وهناك صيّغ رياضية تقدَّر بها عمر العينة، توجد تفاصيلها في شتى الكتب المؤلّفة في هذا المجال.

يُجرى الفحص الكربوني المشع عادة بواسطة جهاز يسمّى مطياف الكتلة المسرّع<sup>[1]</sup>، وهذا الجهاز يقدر على قياس كتلة نظائر النويدات المشعة والمستقرة -وخصوصًا الكربون- في العيّنة، وميزته المتفوّقة -مقارنةً بالطرق الأخرى للاختبار الكربوني- هي استخدام عيّنات صغيرة لا تتجاوز بضعة ميليجرام، ويمكن الحصول على النتيجة خلال فترة وجيزة من الزمن (Hellborg & Skog, 2008, p. 398)، غير أنّه مكلفٌ جدًّا.

جديرٌ بالذكر أنّ الفحص الكربوني المشع يقدّر العمرَ على أساس التقويم الكربوني، وهذا لا يوافق التقويم السنوي ولا يوجد علاقة ثابتة بينهما في الفترات الكربوني، وهذا لا يوافق التقويم السنوي ولا يوجد علاقة ثابتة بينهما في الفترافة. لذلك تقتضي الحاجة إلى منحنى المعايرة أنّ نسبة الكربون المشع الحقيقة هي أنّ العلماء أدركوا منذ سنة ١٩٥٠ الميلادية أنّ نسبة الكربون المشع في الغلاف الجوي لم تكن ثابتةً على مرّ التاريخ، فحاولوا إخراجَ منحنى المعايرة ليمكّنهم من تحويل التقويم الكربوني إلى التقويم السنوي[3]، وأكبّت لجان من علماء الآثار على دراسة نسبة الكربون المشع في أرجاء الكرة الأرضيّة من منطلق علمهم بأنّ النسبة تختلف من نصف الكرة الشمالي إلى نصفها الجنوبي (al., 2020, p. 759 النسبة في البحار (Heaton, et al., 2020, p. 779). فاستطاعوا إخراجَ منحنيات

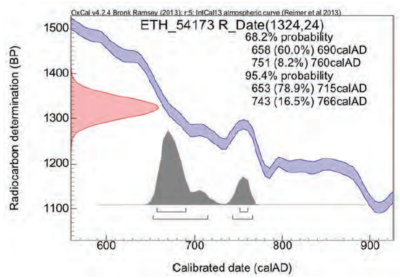
<sup>[1] -</sup> Accelerator Mass Spectrometry.

<sup>[2] -</sup> Calibration curve.

<sup>[3] -</sup> http://intcal.qub.ac.uk/

معايرة وتحسينها منذ إعداد إصدارها الأول في عام ١٩٦٠ للميلاد إلى إصداره الأخير في عام ٢٠٢٠ للميلاد، وهذا الأخير -وهو يرتكز على دراسة زمنيّة لحلقات الأشجار، ورواسب البُحيرات والمحيطات، والإرسابات المتدلية، والمرجانيات- يتيح الإمكانية لتقدير أعمار الأشياء التي تعود إلى ما يناهز ٥٥ ألف سنة (,2020, p. 726).

وبغية التقريب إلى الذهن نضرب مثالًا للتأريخ الكربوني الذي أجري على مصحف قديم، وهو مخطوط على ورق البردي يُحتفظ به في مكتبة لايدن برقم مصحف قديم، وهو مغطوط على ورق البردي يُحتفظ به في مكتبة الايدن برقم ٨٢٦٤. Or. ٨٢٦٤، وختيجة الفحص الكربوني هي: [1] 1324 ± 24BP. ثم إن طُبّقت نتيجة الاختبار الكربوني -أي عمر المخطوط حسب التقويم الكربوني- (المنحنى الأحمر) على منحنى المعايرة (الخط المتموج الأزرق)، ستكون النتيجة النهائية (المحني الرمادي) عمر المخطوط التقويم السنوي، كما تشير إليه المعلوماتُ التي كُتبت في الأعلى اليمين من الصورة أدناه (Youssef -Grob, 2019, p. 154).



صورة ٢٨: منحني المعايرة للمخطوط القرآني برقم 8264 Or.

BP - [۱] ، والمقصود به سنة ١٩٥٠ الميلادية (Before Present)، والمقصود به سنة ١٩٥٠ الميلادية (Aitken, 1991, p. 7).

وعلى ضوء ما تقدّم عن الاختبار الكربوني المشع، من الممكن تقييم نتائجه ومصداقيتها ودقّتها في تأريخ المخطوطات القرآنيّة القديمة، فثمّة ملاحظات عنها:

الأولى، تتحيّز النباتات ضدّ ثاني أكسيد الكربون الذي يحتوي على الكربون المشع، فتمتصّ كميّة أقلّ منه، لذلك تظهر نتائج الاختبار عمرًا أكبر من العمر الحقيقي لهذه النباتات. فضلًا عنه، فإنّ النباتات تختلف من نوع إلى آخر من حيث امتصاص الكربون.

والثانية، انخفضت نسبة الكربون المشع في الغلاف الجوي بعد عصر الصناعة جرّاء الاستخدام المتطرّف للوقود الأحفوري -والذي أدّى إلى زيادة انبعاث ثاني أكسيد الكربون الذي لا يحتوي على الكربون المشع- وهذا ما يجعل تقدير الأعمار أكبر من الواقع. كذلك الاختبارات النوويّة زادت الطين بلّة وأدّت إلى المزيد من الكربون المشع في الغلاف الجوي. علاوة على هذه التدخّلات البشريّة في البيئة، فإنّ التفاعلات الطبيعيّة -مثل الأشعة الكونيّة والتغيّرات المناخيّة- أثّرت في نسبة الكربون في الغلاف الجوي، لذلك فنسبة الكربون كثيرة التقلّب على مرّ التاريخ.

والثالثة، إنّ تلوُّث العينة التي يُجرى عليها الاختبار بالتربة أو المواد المستخدمة لترميم المخطوط يسبّب تغيير نسبة الكربون المشع وغيره في العينة، ويقلّل من دقة نتائج الفحص الكربوني. كما يدخل تارة جزء من الكربون عن طريق المحيطات إلى العينة، ويجعل نتائج الاختبار مريبة.

والرابعة، تختلف صناعة الرقوق في المشرق الإسلامي عن مثيلتها في المغرب الإسلامي، ولكلّ منهما منهج ومواد لا تماثل الآخر، ولهذه المناهج المتعدّدة والمواد المتنوّعة أثرٌ كبير على نتائج الاختبار الكربوني، فلا يمكن اعتبارها التاريخ المضبوط لزمن صناعة الرقوق؛ إذ هي متكوّنة من مواد تختلف نسبة الكربونات فيها من مادة إلى أخرى، ويؤدّي ذلك إلى دقّة منخفضة للفحص الكربوني المشع (السامرائي، ٢٠١٨، صص٦٠٠٠). لذلك التأريخ الكربوني المشع للمخطوطات على الجلد أكثرُ غموضًا من المخطوطات على ورق البردي؛ لأنّ:

١) ورق البردي نبات قصير العمر ويسهل قياس مستوى الكربون المشع في

أليافه السلولوزيّة. بينها الجلد -والذي يُصنع منه الرق- نتاج حيوانيّ مركّب، لكن مستوى الكربون المشع يتعلّق غالبًا بالأعشاب.

٢) يعود أصلُ معظم أوراق البردي إلى مصر، وهذه المعلومة تنفع في تطبيق منحني المعايرة، بخلاف الرقوق، فإنّ أصلها غير معروف، وإن كان أصلها معروفًا فليس هناك دراسات تختص بنسبة الكربون المشع المتواجدة في الشرق الأوسط [بغية إعداد منحنى المعايرة لهذه المنطقة].

٣) لا تُستخدم المواد الكيميائيّة في صناعة أوراق البردي ليؤثّر على نسبة الكربون المشع فيها. إضافة إلى ذلك، يُجرى الاختبار الكربوني على جزء من هامش الرق، والهوامش عادة ما أكثر تلوّثاً من باقى الورقة (165- 163 Youssef -Grob, 2019, pp. 163).

والخامسة، يُظهر التأريخ بالكربون المشعّ -للحد الأقصى- تاريخ ذبح الحيوان الذي صُنع من جلده الرق، دون الافتراض بأنّ المخطوط كُتب مباشرةً عليها بعد ذبحه (Blair, 2020, p. 221).

والسادسة، قد يحدث الخطأ في عدّ الجسيمات بيتًا، فيتمّ الإعلان عن نتيجة الفحص مرفقًا بنسبة الدقّة في الاختبار. لذلك نتيجة تقدير العمر فترة زمنيّة محتملة. وهذه الفترة قد تزيد على قرن أو قرنين، وهذا يعني عدم الحتميّة لهذه الفترة الطويلة. ولكن النتيجة قد تكون أكثر دقّةً وتقلّ إلى فترة تناهز عشرين سنة (وحيدنيا، ١٣٩٧، صص١١١ -١١١).

والسابعة، تختلف أحيانًا نتائج الفحص الكربوني في مختبرات شتّى اختلافًا شاسعًا، فعلى سبيل المثال، تمّ تأريخ عيّنات من مخطوط صنعاء 27.1- DAM 01 -27.1 فبعض المختبرات أرجع تاريخها إلى القرن الأول الهجري، والبعض أرجعه إلى -قرنين قبل الهجرة (المسيح، ٢٠١٧، ص١٩٦)!

فهذه الملاحظات -فضلًا عن الملاحظات التخصّصيّة في علم الكيمياء حول الاختبار الكربوني- تجعل التأريخ بالكربون المشع موضع ريب وشك، كما يشدّد

بعض الباحثين على توخي الحيطة والحذر في نتائجها (Déroche, 2014, p. 11). إذًا الأفضل ألّا يُزعم نتيجة التحليل الكربوني تاريخًا مضبوطًا للمخطوطات القرآنيّة، بل هي تاريخ يثبِت قِدَم المخطوط على وجه التقريب، وما أشدّ هذا التقريب!

وحريّ بالذّكر أنّ التحديات التي يواجهها تأريخ الرقوق القرآنيّة دفع بعض المستشرقين إلى البحث عن طريق لتأريخ الحبر الذي كُتب به المخطوط. ولكن لا توجد لحدّ الآن أساليب علميّة لتأريخ الحبر الذي لا يرتكز على السخام، ولا ينجح قياس ذلك الحبر لأجل الكميّة [الكبيرة] المفتقرة إليها للاختبار (Marx & Jocham, قياس ذلك الحبر لأجل الكميّة [الكبيرة] المفتقرة إليها للاختبار (٢٠٧٠, ١٩٠٣). إضافة إلى ذلك، من الأفضل خلوّ العيّنة -أي الحبر- من الملوّثات للحصول على تأريخ أدقّ. والحقيقة هي أنّ عمليّة إزالة الملوّثات قد تُلحق أضرارًا بالرقّ وتدمّره لأجل كشط الحبر منه، وإن تُهمل العمليّة ستكون النتيجة غير أكيدة (السامرائي، ٢٠١٨، ص ٢١٢). فلا طريق إلى تأريخ دقيق للحبر في الوقت الراهن.

وأخيرًا تجدر الإشارة إلى أنّ هناك طرقًا أخرى للتأريخ في علم الآثار -مثل التأريخ بواسطة ترازم الحمض الأميني<sup>[1]</sup> أو نسبة الكاتيونات<sup>[2]</sup> أو التألق الحراري<sup>[3]</sup>، أو استخدام عناصر مشعّة أخرى للتأريخ نحو يورانيوم وكالسيوم وألومنيوم<sup>[4]</sup>- ولكن لا نعرف إلى الآن من يطبّق هذه العمليات على المخطوطات القرآنيّة، وستبدي لنا الأيام ما كنا نجهله.

والطريق الرابع، متفردات رسم المصحف، وهذا الطريق -وهو يظلّ مغفولًا عنه في الدّراسات الغربيّة حول المخطوطات القرآنيّة- لم يشر إليه بروبيكر. والمقصود بذلك هو الاستعانة بقواعد رسم المصحف<sup>[5]</sup> في تقدير عمر المخطوط القرآني بعد توظيف

<sup>[1] -</sup> Amino Acid Racemization.

<sup>[2] -</sup> Cation -Ratio Dating.

<sup>[3] -</sup> Thermoluminescence dating.

<sup>[3] -</sup> للمزيد من المعلومات انظر: موسوعة طرائق التأريخ العلمية (Encyclopedia Of Scientific Dating Methods). [0] - ينقسم الرسم إلى قسمين: القياسي والتوقيف. فالأول كتابة الكلمة بحروف الهجاء -وهو الذي نعرفه اليوم في الكتابات - والثاني ما اصطلح عليه الصحابة وهو خط المصاحف العثمانية -يعني مصاحف الأمصار، فيسمى برسم المصحف - ويعارض الرسم القياسي في جملة من الحروف والكلمات (المارغني، لا ت.، ص٦٣). ويشار إليه بمصطلحات أخرى نحو: هجاء المصحف أو خطه أو كتابه.

الطرق السابقة ذكرها، وذلك أنّ الدّراسات الاستشراقيّة أظهرت الخلاف البيّن بين ما نقله علماء الرسم -لا سيّما أبي عمرو الداني (م. ٤٤٤) وأبي داود سليمان بن نجاح (م. ٤٩٦)- وبين المصاحف الحجازيّة القديمة الموجودة بأيدينا اليوم. فعلى الرغم من الكلمات التي رُسمت في تلك المصاحف على أساس أحد الوجوه التي ذكرها الشيخان، هناك كلمات لا توافق الرسم العثماني بالمرة. بناء على ذلك، يمكن القول بأنّ المصحف الذي تكثر فيه المتفردات -أي التي لا توافق ما رواه علماء الرسم عن المصاحف القديمة- يكون أكثر قدمًا (محمدي وتوكلي، ٢٠٢١، صص٢٠٢٠).

وخلاصة ما تقدّم عن طرق تأريخ المخطوطات القرآنيّة هي أنّه لا يوجد إلى حدّ الآن طريقٌ للوصول إلى عمر المخطوط أو زمن كتابته على وجه التحديد، إلّا ما التحق بالنسخة من حرود المتن، إن لم يثبت أنّها موضوعة. والتأريخ التقريبيّ تارة خاطئ وتارة لا يجدي نفعًا؛ لطول فترته المقدَّرة. إذًا يجب ألّا يقطع الباحث بالأعمار المقدَّرة للمخطوطات، بل لينظر إليها كدليل على قدم النسخة لا عمرها الأصلى.

# ٣. أصالة المخطوطات التي استخدمها بروبيكر في كتابه هذا

استخدم بروبيكر -حسب رأيه- مصاحف مخطوطة ذات أصالة ومنشأ موثوق به؛ لأنّها تُحفظ في المكتبات المعتمَد عليها، وهذا ما يضمن مصداقيّة المخطوطات التي استند إليها، ولو افترضنا صحّة ما ادّعاه، فجدير بالذكر أنّ المخطوطات القرآنيّة التي كان يقرأها الناس ويستفيدون منها بغية التعليم والتعلّم أصبحت باليةً أو تعرّضت للتلف بمرور الزمن، وفي المقابل المخطوطات التي وُقفت على المساجد والعتبات المقدّسة حُفظت في وضع أفضل (812 را 2020, p. 218). إذًا، لا يُستبعد أنّ المصاحف المبكرة التي بنى بروبيكر عليها فرضيّته، لم تكن في الدرجة الأولى من القيمة والأهميّة لدى المسلمين القدماء، حيث بقيت سليمة من التلف، رغم الظروف الطقسيّة التي مرّت بها في غابر الأيام؛ لأنّها كانت متداولةً بين المسلمين، إذ لم يُخترع بعد جهاز الطباعة حتى يطبع المصحف الشريف إلى ما

يشاء ويُحتاج، فكان عدد المصاحف قليلا آنذاك، ولم يكن -كما في الوقت الراهن- المصحف الشريف متوفرًا في كلّ بيت من المؤمنين، فكان على من يريد قراءة القرآن الكريم أو التبرك به أو غيرهما من الشعائر الدينيّة أن يراجع المصاحف المخطوطة الموجودة في المساجد والمواقع المقدّسة، أو يستعيرها لمدة من الأيام، ولذلك كانت هذه المصاحف عرضةً للتلف والهلاك، ومن المتوقّع أن تكون هذه المصاحف المخطوطة المبكرة بالية أو غير قابلة للاستخدام.

وأمّا المصاحف القديمة التي بين أيدينا وأُنقِذت من الظروف الطارئة عليها، فكانت أقلّ استخدامًا من غيرها التي لم تصل إلى يومنا هذا، فلربّا كانت الأخطاء الواردة فيها سببًا لتركها في مسجد أو مكتبة دون تدنيسها أو الرجوع إليها بكثرة كما يُرجع إلى غيرها، وهذه ملاحظة جديرة بالاهتمام عند دراسة هذه المصاحف المبكرة، كما تجيب عن سؤال بروبيكر لم المصاحف التي أرسلها عثمان إلى الأمصار لم يبق أثر منها، لأنّها كانت في متناول أيدي الناس، ويتشرّف بها المسلمون الذين أدركوا قيمتها الغالية، ولم تكن هذه المصاحف في واجهات المتاحف ينظر إليها المؤمنون من وراء الزجاج، فأصبحت لم يعد يُقرأ ما عليها وتمزّقت أوراقها عندما تناقلت بين أيدي الناس، فلا يوجد أثر منها بعد مرور أربعة عشر قرنًا من كتابتها.

### ٤. البون بين الرسم والقراءات القرآنية

يرى بروبيكر أنّ رسم المصحف والقراءات القرآنيّة مختلفان تمامًا، لا تأثّر لأحدهما بالآخر، ولكن التراث الإسلامي فيما يخص الرسم والقراءات يعارض هذه الرؤية المتسرّعة؛ فقد أكّد العلماء المسلمون من السلف والخلف على العلاقة الوثيقة القائمة بينهما وجعلوا موافقة القراءة للرسم معيارًا لقبولها (ابن الجزري، لات.، ج ١، ص٩)، كما حرّموا مخالفة الرسم (الطبري، ١٤٢٢، ج ١، ص٧٣) ورفضوا الحروف[1] التي تعارضه (الفراء، ١٩٨٠، ج٢، صص٣٩٦ -٢٩٤)، وعند الترجيح بين الاختلافات اللغويّة في المفردات القرآنيّة اتّخذوا الرسم حجة فيما بينها (ابن

<sup>[</sup>١] - الحرف مصطلح في علم القراءات ويعني القراءة، فمثلاً حرف عاصم أو أبي عمرو أي قراءتهما.

خالويه، ١٤٠١، ص٨١)، كذلك القرّاء أنفسهم عرضوا قراءاتهم على أهل المعرفة بها وتركوا منها ما لم يوافق رسم المصحف وإن كان ملامًا لإحدى اللغات العربيّة (ابن سلام، ١٤١٥، ص٣٦١).

وقد أظهر بعض الباحثين مدى تأثّرِ القراءة بالرسم وعكسه، فقسّموا ذلك إلى ثلاثة أقسام: الأوّل، قد يكون أكثر من قراءة ويتحمّله رسم واحد، ومثاله قراءة «مَلِكِ» و«مَالِكِ»، ويتحمّلهما «ملك»، وهذا هو الأكثر؛ والثاني، قد يكون أكثر من قراءة واكتُفي برسم واحد منها، مثل قراءة «يَبْسُطُ» و«يَبْصُطُ»، ويتحمل الرسمُ الثانيَ فقط؛ والثالث، قد يكون أكثر من قراءة ونُقل لكلّ منها رسم في الآثار، نحو قراءة نافع وأبي جعفر وابن عامر «وَأَوْصَىٰ»، خلافًا لقراءة الباقين «وَوَصَّىٰ» نحلافًا لقراءة الباقين «وَوَصَّىٰ» نخلافًا لقراءة الباقين ووروكلي، ١٣٩٦، صص١٠٤٠. ومن المستغرب أنّ بروبيكر أشار إلى نخوذج من تأثّر الرسم باختلاف القراءة في النموذج السابع من كتابه -أي زيادة الألف قبل «لِلَّهِ» في قوله تعالى: «سَيَقُولُونَ لِلَّهِ» - وزعمه تصحيحًا في المخطوط! وما تقدّم آنفًا يُعبّر عن بطلان ما زعمه بروبيكر، وكأنّه لم يراجع المصادر الإسلاميّة لمعرفة الحقيقة الثابتة حول ما ادّعاه في كتابه، أو تجاهلها بغية إثبات دعواه.

#### ٥. التصحيحات التي تؤدّي إلى الوفاق بين المخطوطات ومصحف القاهرة ١٩٢٤

ادّعى بروبيكر في مقدّمة كتابه أنّه وجد التصحيحات الواردة في المخطوطات القرآنيّة تتجه نحو الموافقة لمصحف القاهرة ١٩٢٤ (أي المصحف الأميري)، إلى جانب دعواه بشأن المرونة في النّصّ القرآنيّ في القرون المكبرة، وهذا يكشف عن افتراضه المسبق أنّ النصّ القرآنيّ الشريف لم يكن مثبّتًا ومحدَّدًا في القرون الماضية، وقد استكمل وتطوّر عبر الزمن حتى تجلّى بشكله النهائي في المصحف الأميري الذي أعدّه جماعة من علماء الأزهر سنة ١٩٢٤ للميلاد، ولكن هذه الفرضيّة تعاني من مشاكل عدّة:

المشكلة الأولى، كيف جازت المرونة في النّصّ القرآني ورسول الله عَنْ الذي نزل عليه القرآن الكريم لم يسمح لنفسه أن يغيّره من تلقاء نفسه: ﴿قُلْ مَا يَكُونُ لَيَ أَنْ أُبَدِّلَهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيٓ ﴾ (يونس: ١٥)، وقد أوعده الله بالعذاب واستعجال

العقوبة إن زاد في القرآن شيئًا من عنده: ﴿ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالْيَعِينِ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴾ (الحاقة: ٤٤ -٤٦)، وضمنَ ألّا يكتم شيئًا مما أنزله عليه فيخلو القرآنُ منه: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينٍ ﴾ (التكوير: ٢٤). وعليه، كيف يعقل أنّ النبي الأكرم عَيَا الله عليه بروبيكر - يسمح للمسلمين بالزيادة والنقص -أو ما يسميه بروبيكر بالمرونة - في النص القرآني، ولا يجوز ذلك لنفسه المباركة؟! وبغضّ النّظر عن الآيات القرآنيّة -ولو افترضنا القرآن كتابًا اختلقه رسول الله عَيَالَة - هل يوجد عاقل يسمح لغَيره أن يغيّر ما ألفّه كما يشاء؟!

علاوة على ذلك، لقد رفض العلماءُ المسلمون من مختلف المدراس والفرق منذ أمد بعيد إلى العصر الحاضر أيّ زيادة أو نقص في الكلام الإلهي رفضًا صارمًا، وقد صرّح ببطلان دعوى التحريف في النص القرآني جملة من علماء الشيعة (انظر: معرفت، ١٣٧٩، صص٥٥ -٧٧) وأهل السنة (عياض، ١٤٠٩، ج ٢، صص٤٣٠ -٣٠٥)، ناهيك عن أن يسمح أحد منهم بذلك. فلو كان هناك درجة كبيرة من المرونة في المصاحف المبكرة مقارنة بما في أدب القراءات واختلافها -كما ادعى بروبيكرفلم أم تنعكس هذه المرونة في مؤلفاتهم ولم ينبسوا ببنت شفة عن وجودها في عصرهم؟ بعبارة أخرى، كيف اقتصرت تلك المرونة المزعومة على المصاحف المخطوطة القديمة ولا يوجد أثر لها في الكتب الأخرى المرتبطة بالقرآن الكريم ونصّه الشريف، فلم يصرّح أحد من العلماء المسلمين بجواز الزيادة والنقص في القرآن لمن يريدهما؟ وكيف كانت المرونة جائزة في الزمن الماضي البعيد وانتهت مدّة جوازها بعد إعداد المصحف الأميري في عام ١٩٢٤ للميلاد، ولا يسمح العلماء المتأخرين بها على الرغم من وجودها لدى المتقدمين؟!

إذًا، ليس ما عثر عليه بروبيكر في المخطوطات القرآنيّة المبكرة مرونة في النص القرآني الشريف، بل هو إمّا تحريف قام به نسّاخ المخطوطات من عند أنفسهم أو هو أخطاء نسخيّة لا يُعبأ بها. أمّا الاحتمال الأوّل فلا يمكن تصديقه؛ لأنّ التحريف عمل متعمّدٌ وعن وعي، ومن المستبعد جدًا أن يرتكب ذلك ناسخ من المسلمين

والذي يؤمن بقداسة القرآن المحيد ولا يتجاسم أن ينتهك حرمته، إلَّا أن يكون الناسخ منافِّقا لا يخشى الله أن يدسّ في كلامه الشريف أو يكون مرتزقًا لحاكم من الفسّاق والمعادين للإسلام، وإن كان كذلك أيضًا لن يتوغل التحريف في القرآن الكريم؛ لأنّ الناسخ إن كان منافقًا حرّف النص القرآنيّ كما طاب له، فسيُدرك التحريفَ مَن يقرأ ذلك المصحف المخطوط، فإمّا يصحّح التحريف الذي يجده وإما يردّ النسخة على ناسخها أو يترك ذلك المصحف المحرَّف إلى جانب حتى لا يتناوله أحد فيضلّ به. وإن كان الناسخ مرتزقًا لحاكم فاسق لا يتّقى الله أن يدنّس الوحى الإلهي، فلن يكون قادرًا على تحريف القرآن أبدًا؛ لأنّه يستطيع أن يستأجر عددًا من النساخ حتى يحرِّفوا له القرآن كما يحلو له، وينشر بضعَ نسَخ منها في بعض المناطق من العالم الإسلامي، غير أنّ القرآن الكريم أصبح منتشرًا في بقاع الأرض منذ تدوينه في عهد عثمان بن عفان، وكان يقرأه المسلمون ليل نهار، ويحفظ جمّ غفير منهم آياته المباركة عن ظهر قلوب، فلم يعد أحد بعدُ بقادر على تحريفه دون أن يدرك أحد ذلك، إلا أن يجلب جميع المصاحف المخطوطة من مختلف المدن والأمصار، إضافة إلى كتب التفسير وغيره مما يحتوى على نص القرآن، ثم يضرم فيها النار ويقتل جميع حفاظ القرآن، وأخيرًا يدوّن مصحفًا آخر ينشره كبديل منها، ولا توجد في التاريخ إشارة إلى هذا الحادث، ومع أنّ له من الأهمية البالغة لكان على المؤرخين أن يسجّلوا ذلك بالتفاصيل، وما أنّهم لم يقرّروا ذلك رغم توفّر الدواعي وفقدان الموانع، فلم يحدث شيء على أرض الواقع.

بناء على ذلك، يُطرد الاحتمال الأوّل -أي نعتبر المرونة المزعومة تحريفًا على أيدي نسّاخ المصاحف- ولا يعتد به. أمّا الاحتمال الثاني -أي نعتبر ما عثر عليه بروبيكر أخطاء نسخيّة في المخطوطات القرآنيّة- فلا يمكن إنكاره؛ لأنّه أمرٌ طبيعيُّ وليس من المستبعد -بل هو شائع- أن يرتكب كلّ مَن يستنسخ نصًّا من أصل إلى نسخة أخرى عدّة أخطاء أثناء عمله. ولذلك كان النسّاخ يعارضون المصاحف المخطوطة التي كتبوها بالأصل الذي استنسخوا منه، أو يقرأونها على شخص آخر ليتأكدوا من صحّة ما أنجزوا، وكانوا يصحّحون ما يجدون فيها من الأخطاء، وإن نسوا ذلك لقام

# العَيْنَ الْحُطْوَطُ الْقِرَانِينَ 🛰

الآخرون الذين يقرأون هذه المصاحف بتصحيحها على أساس القرآن الذي كان عندهم موروثًا من الأجيال السالفة. وما أنّ الأخطاء النسخيّة شيءٌ معتادٌ، يقع في كلّ مخطوط -مهما كان ذلك- فلا يُعبأ بها ولا يدلّ على التحريف أبدًا، كما يعدّ تضخيمها والكتابة عنها عملًا عبثًا.

وعلى أساس ما تقدّم، يتبيّن أنّ ما عثر عليه بروبيكر وسمّاه مرونة في النّصّ القرآنيّ ليس كذلك؛ بل وإن ثبت أنّه عثر على مصحف محرَّف لا يوافق النّصّ القرآني في العصر الراهن فلا يُثبت التحريفَ في القرآن، إذ هو مصحف واحد أو للحد الأقصى عدد ضئيل من المصاحف- ويُترك إلى جانب. كذلك التصحيحات التي اتّجهت نحو الموافقة للمصحف الأميري -وفقًا لِما قاله بروبيكر- لا تدل على مؤامرة النسّاخ على إعداد مصحفٍ جديدٍ أو تحريف ما كان في السابق، بل يكشف عن وجود النصّ المعيار عندهم، فكانوا يصحّحون الأخطاء على أساس ذلك، وهو الذي يوافق المصحف الأميري المطبوع عام ١٩٢٤ للميلاد.

ويبقى تساؤل آخر، وهو أليس اختلاف القراءات دليلًا على المرونة في القرآن؟ قد أشير فيما سبق أنّ بروبيكر يعتقد بدرجة أكبر من المرونة مما في مصادر القراءات واختلافها؛ فإنّ ما عثر عليه - في الأعم الأغلب- لا يوافق أي قراءة عثمانيّة ولا شاذة، بل أحيانًا هو خطأ يخلّ بالمعنى. وهذا الأخير أيضًا يؤيّد أنّ ما وجده بروبيكر ليس تحريفًا متعمّدًا في القرآن، فلا يعقل أن يحرّف أحد كلامًا بحيث لا يفيد أي معنى! بل هو مجرّد خطأ نسخيّ. أما إذا افترضنا المرونة هي نفس اختلاف القراءات فالجواب عن ذلك من وجهين: الأول، أنّ علماء أهل السنة والجماعة لا يرون بأسًا بهذا النّوع من المرونة؛ إذ رووا عن النبي الأكرم عَلَيْ أنّ القرآن أنزل على سبعة أحرف (البخاري، من المرونة في هذا النطاق فهي مقبولة. والثاني، أنّ علماء الشيعة رووا عن أهل كانت المرونة في هذا النطاق فهي مقبولة. والثاني، أنّ علماء الشيعة رووا عن أهل بيت النبي عَلَيْ أنّ القرآن واحد نزل من عند الواحد ولكن الاختلاف يجيئ من قبَل الرواة (الكليني، ١٤٠٧، ج ٢، ص٣٠٠)، والسبب في ذلك هو أنّ الخطّ العربيّ لم يكن ناضجًا في صدر الإسلام، كما لم يكن النّصّ القرآني مشكّلًا أو منقّطًا بالكامل -كما يظهر ناضجًا في صدر الإسلام، كما لم يكن النّصّ القرآني مشكّلًا أو منقّطًا بالكامل -كما يظهر ناضجًا في صدر الإسلام، كما لم يكن النّصّ القرآني مشكّلًا أو منقطًا بالكامل -كما يظهر ناصة على ساحة الميثية على المؤلة ومنوا في صدر الإسلام، كما لم يكن النّصٌ القرآني مشكّلًا أو منقطًا بالكامل -كما يظهر

ذلك من صور المصاحف التي استخدمها بروبيكر في كتابه- وهذا ما أثار الاختلاف في قراءة الكلمات والحروف (مستفيد وتوكلي، ١٣٩٦، صص٧٦ -٧٧)، وأصبح تدريجيًّا كسنّة متّبعة تقتصر فيها القراءات الرسميّة.

والنتيجة هي أنّ النماذج التي عثر عليها بروبيكر لا تعدّ مرونةً في المصاحف المخطوطة المبكرة؛ فإنّها إمّا هي تحريف وقع في مصحف أو عدّة مصاحف قليلة لا تُثبت توغّل التحريف في القرآن الكريم، كما أنّ الرجل الذي يقرأ القرآن مخطئاً لا يعدّ محرّفًا للقرآن، إلا أن يتبعه جميع المسلمين، فلا يبقي القرآن إلّا أن يُقرأ مثله خطأ<sup>[1]</sup>، وإما هي أخطاء نسخيّة لا تطعن في القرآن، كما هي متداولة في كلّ مخطوط يكتبه الإنسان.

المشكلة الثانية، دعوى اتّجاه التصحيحات في المخطوطات القرآنيّة نحو المطابقة لمصحف القاهرة ١٩٢٤ (أو الأميري) تعارض كيفيّة إعداد هذا المصحف المابيّة المصحف الأميري -كما ورد في «التعريف بهذا المصحف الشريف» في نهاية المصحف المطبوع- مّت كتابته على أساس ما نقله علماء الرسم عن المصاحف التي بعثها عثمان إلى الأمصار، والمقصود بذلك التقارير التي رواها أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني وأبو داود سليمان بن نجاح عن المصاحف العثمانية، وهي أقدم المصاحف المخطوطة، ولكنّها لم تصل إلى يومنا هذا. وعليه، فدعوى بروبيكر باطلة:

فإمّا نصدّق ما رواه أبو عمرو وأبو داود في كتبهما، وعلى هذا الأساس فالمصحف الأميري تم إعداده مبنيًا على أقدم المخطوطات القرآنيّة، والتي تسبق زمنيًا المصاحف التي استند إليها بروبيكر، فلا يصح له أن يدّعي أنّ التصحيحات اتّجهت نحو الموافقة لهذا المخطوط، فإنّ التصحيحات -ولو افترضناها مرونةً وتحريفًا في القرآن- فهي متأخّرة عن المصاحف العثمانيّة، وليس فيها ولا في المصحف الأميري أثر من تلك المرونة المزعومة.

وإمّا نكذّب ما رواه الشيخان، ولا نعوّل على عمل لجنة كتابة المصحف الأميري

<sup>[</sup>١] - هذا مثال ضربه إيجاز أحمد في الرد على بروبيكر، وتقدّم الحديث عنه في الفصل الماضي.

في إعداده على أساس المصاحف العثمانية، فهذا الاحتمال أيضًا لا يُؤيّد فرضيّة بروبيكر، فإنّ المصحف الأميري لم يتم إعداده على أساس المخطوطات القرآنيّة في الأصل<sup>[1]</sup>، فلا تصحّ دعوى أنّ التصحيحات الواردة في المخطوطات القرآنيّة القديمة تجعل هذه المصاحفَ توافق ما ليس مبنيًّا عليها أصلًا.

المشكلة الثالثة، المنهج الذي انتهجه بروبيكر غير ناجع في إثبات ما ادّعاه، وسيأتى الحديث عنه لاحقًا.

# ٦. إشارة عابرة إلى تاريخ حياة الرسول الأعظم عَلَيْكُ والذين جاؤوا بعده

ما أنّ هذا الموضوع خارج عن موضوع دراستنا هذه، فالأفضل أن يترك البحث المعمّق فيه إلى المصادر التاريخيّة والمرتبطة بالعلوم القرآنيّة، مثل كتاب «البيان في تفسير القرآن» لآية الله أبي القاسم الخوئي، و«مناهل العرفان في علوم القرآن» للشيخ محمد عبد العظيم الزرقاني، و«التمهيد في علوم القرآن» لآية الله محمد هادى معرفت، و«تاريخ القرآن» للدكتور محمد حسين على الصغير.

## ٧. تساؤلات خمسة عن تاريخ الإسلام والقرآن

يلفت بروبيكر انتباه القرّاء في مقدّمة كتابه إلى تساؤلات متفرّقة عن تاريخ الإسلام والقرآن، اثنان منها مرتبطان بمكّة المكرمة وأوضاعها البيئيّة، وواحد يختص بالسّمات اللغويّة للقرآن المجيد، وواحد عن اتّجاه القبلة، والأخير يتفرّع إلى فروع تتمحور حول الجوانب المختلفة للمخطوطات القرآنيّة. أمّا التساؤلات الأربعة الأولى، فهي لا تمتّ إلى الموضوع الذي يتناوله بروبيكر في كتابه بصلة، ولا داعي لطرحها إلّا لإثارة الشبهة في قلب القارئ المسلم حول مصداقيّة التراث الإسلامي التاريخي وإمكانيّة التعويل عليه -وهذا دأبُ بروبيكر في كثير من الأحيان، كما يظهر ذلك مما قاله غير مرة عن التصحيحات التي يدّعي أنّه عثر عليها في مخطوطات قرآنيّة، ولم تأتِ بصورة منها في كتابه هذا- فيوهم القارئ أنّ هناك مخطوطات قرآنيّة، ولم تأتِ بصورة منها في كتابه هذا- فيوهم القارئ أنّ هناك

<sup>[</sup>۱] - وهذا ما حفّز برغشترسر وجفري أن يضعا خططا للتوصل إلى طبعة نقدية للقرآن الكريم على أساس مخطوطاته، كما أشير إليه في «ملخص من اهتمام المستشرقين».

أسئلة وإشكاليات لا تعدّ ولا تحصى عن أصل القرآن وكيفيّة تدوينه ونقله إلى العصر الراهن، غير أنّه ليس بصدد الإجابة عنها، بل يريد أن يشوّش ذهن القارئ ويشحنه بالشبهات. وذلك ما جعل كتابه محطّ الاهتمام لناقدي القرآن، فاكتظت مواقعهم الإلكترونية بمقتطفات من نماذجها، وكذلك يوصون الناس بقراءة هذا الكتاب. أما هذه التساؤلات الأربعة، فهي خارجة عن موضوع هذه الدراسة -والتي ترتكز على المخطوطات القرآنية- ويفتقر كل منها إلى دراسة مستقلة ليس هنا موردها[1].

ثم بالنسبة للتساؤل الخامس، فهو يتفرّع إلى أربعة تساؤلات، يراها بروبيكر لغزًا في مجال دراسة المخطوطات القرآنيّة، ولم يسعَ إلى الإجابة عنها، بل تركها -كما هو دأبه- شبهات تراود القارئَ. وفيما يلي نقدم ملاحظات عليها:

#### أ) المخطوطات القرآنية التي تتعدد فيها القراءات:

أعرب بروبيكر استغرابه من المخطوطات القرآنيّة التي لا تتّبع قراءة واحدة. في الحقيقة، يدلّ هذا الأمر على العلاقة القائمة بين القراءات ورسم المصحف، كما يكشف عن مدى التأثّر المتبادل بينهما، وهذا هو الذي أنكره بروبيكر قبل ذلك بقليل! أما القراءات المتعدّدة في مصحف واحد، فيمكن تقسيمها إلى قسمين؛ إما أن يكون اختلاف القراءات الذي أشار إليه بروبيكر بسبب الاختلاف في النقط والشَكل، فالإجابة عنه هو أنّ العرب لم يكونوا مهتمين بالتنقيط والتشكيل في صدر الإسلام إلا قليلا (فراستي، ٢٠٢١، صص ٧٧ -٧٨)، فالمصاحف المخطوطة المبكرة تخلو منهما إلا في حالات ضئيلة (٢٠٤٠, p. 274)، فالمصاحف المخطوطة المبكرة في القراءات لدى كثير من المفردات القرآنيّة رغم الاتفاق على رسمها، فليس غريبًا ولا لغزًا أن تتعدّد القراءات في مصحف مخطوط نقطه أو شكّله الناسخ أو من جاء بعده حسب القراءة التي يرجّحها.

وإما أن يكون اختلاف القراءات بسبب الاختلاف في رسم المصحف، مثل الاختلاف

<sup>[</sup>۱] - تم تأليف كتب ومقالات للرد على دعاوى المستشرقين في بعض هذه المواضيع، مثل كتاب «الرد على كتاب باتريشيا كرون: تجارة مكة وظهور الإسلام» للدكتورة آمال محمد محمد الروبي، والدراسات النقدية التي نشرها «المركز الإسلامي للدراسات الإستراتيجية»، فضلا عن الردود المنشورة في المواقع الإلكترونية المختصة بالدفاع عن المعتقدات الإسلامية.

بين قراءة «وَأُوْصَى» وقراءة «وَوَصَى»، أو بين قراءة «وَأَكُنْ» وقراءة «وَأَكُونَ»، وعكن تبريره بزيادة الألف والواو في إحداهما، إذ كان حذف المصوتات الطويلة من سمات الخط العربي في صدر الإسلام (مستفيد، ١٣٨١، صص٤٧ -٤٩). ومثل الاختلاف بين قراءة «وَلَا يَخَافُ» وقراءة «فَلَا يَخَافُ»، ويمكن تبريره بصعوبة قراءة الواو والفاء المتصلتين بما بعدهما في المخطوطات المبكرة، فربما كُتبت الواو بشكل بدا للقارئ أنّها فاء، علمًا بأنّ الفاء لم تكن منقّطة أيضًا في كثير من الأحيان. وزِدْ على ذلك القراءات التي حملها العلماء على قلّة ضبط الروّاة (أبو شامة، ١٩٧٥، صص ذلك القراءات التي حملها العلماء على قلّة ضبط الروّاة (أبو شامة، ١٩٧٥، صص العربي في القرن الأوّل أو الخطأ في قراءتها أو نقلها- على جانب، فلا يبقى إلّا عدّد طفيفٌ من اختلاف القراءات، وعند ذلك يقال عنها النادر كالمعدوم.

بناء على هذا، ما لفت بروبيكر انتباه القارئ إليه -أي تعدّد القراءات في مصحف مخطوط واحد- فهو إمّا بسبب الاختلاف في النقط والشكل المتأخّرين عن زمن كتابة المخطوط وفقًا للقراءة التي رجّحها قارئ المصحف، وإما بسبب الاختلاف في وضع المصوتات الطويلة أو خطأ الكاتب في وضع أسنان الحروف أو خطأ القارئ في قراءتها. ومن المستبعد جدًا أن يقصد بروبيكر الثاني؛ إذ لا يمكن أن تكتب الكلمات في مصحف واحد بصورتين مختلفتين، ولكن من الممكن -بل توجد أمثلة كثيرة لهذا- أن تُكتب الكلمات وتنقّط وتشكّل بحيث يوافق أكثر من قراءة، ولذلك تتعدّد القراءات في مصحف مخطوط واحد. وقد تقدّم سابقًا أنّ علماء أهل السنة والجماعة يرون هذه القراءات كلّها من الوحي الإلهي، فلا يجدون في اختلاف بعضها عن بعض بأسًا؛ إذ هي منزّلة من عند الله سبحانه. ويرى علماء الشيعة أنّ ذلك الاختلاف في القراءات لأجل كيفيّة كتابة المصحف في القرن الأوّل الشيعة أنّ ذلك الاختلاف في القراءات لأجل كيفيّة كتابة المصحف في القرن الأوّل

### ب) المخطوطات القرآنية المكتوبة على الطروس:

أشار بروبيكر إلى المخطوطات التي مُحي ما كان مكتوبًا عليها، ثُم كُتب عليها

القرآن الكريم، قائلًا إنّها أكثر التصحيحات انتشارًا. ولكن هذه الدعوى لا توافق الحقيقة الواقعة. أما القرآن فكان يُكتب بعد العهد النبوي على الرق أو ورق البردي قبل اكتشاف الكاغد (السامرائي، ٢٠٠١، ص ٢٢٦)، واستمرّ هذا العمل إلى أن ولي الخليفة العباسي هارون (م. ١٩٣٠)، فأمر باستبدالهما بالكاغد؛ لأنّ الجلود على الرغم من طول بقائها- يقبل المحو وإعادة الكتابة، فهي عرضة للتزوير، ولكن الكاغد إذا مُحي نصّه فسد (القلقشندي، لا ت.، ج ٢، صص ٥١٥ -٥١٦)، إلّا أنّ استخدامهما -أي الرق وورق البردي- بقي لدى بعض العلماء لكتابة القرآن الكريم والحديث الشريف (السامرائي، ٢٠٠١، ص ٢٣٣).

ثم بالنسبة إلى الطروس التي كُتب عليها القرآن الكريم، فتنقسم إلى قسمين؛ القسم الأول ما كان النّصّ الباطني -يعني الذي مُحي- غير القرآن -وهذا هو الشائع من القسمين- وكان للكتابة على هذه الطروس سببٌ اقتصادي؛ إذ لم يكن الورق آنذاك متوفرًا كعصرنا هذا، بل كان باهظًا إلى درجة اقتصر استخدامه في نسخ القرآن والوثائق الرسمية<sup>[1]</sup> (سعيد، ٢٠١١، ج ٣، ص١٢)، فاضطرّ البعض إلى محو ما كُتب على الجلود وإعادة الكتابة عليها، كما نُقل عن بعض الكتّاب أنّهم كانوا يكتبون ثم يحون ثم يكتبون مكانه (البخاري، لا ت،، ج ٧، ص٥٠)، أو يغسلون ما لا يجدون فيه نفعًا (الحموي، ١٩٩٣، ج ٥، ص٢٢٦). فهذا النّوع من الطروس لا يثير شبهةً بشأن تحريف القرآن الكريم أصلًا.

والقسم الثاني، ما كان النصّ الباطنيّ منه قرآنًا، وهذا بإمكانه أن يثير الشبهة بشأن صيانة القرآن الكريم من التحريف، غير أنّه لم يُعثر إلى الآن إلّا على طرس واحد يتّسم بهذه الخصيصة، وهو أحد المخطوطات المكتشفة بالجامع الكبير في صنعاء [2]. فأثناء المشروع المشترك بين المستشرقين الألمان والسلطات اليمنيّة

<sup>[</sup>۱] - الأدلة التي استند إليها الدكتور ناصر الدين الأسد في الرد على من قال بشحة الورق وغلاء سعره في القرن الأول (انظر: ١٩٨٨، صص ١٣٥ -١٣٧) لا يثبت وفرته في ذلك الزمن؛ بل يثبت وجوده عند الصحابة والتابعين، مع أنه لم يكن رخيصًا ولا كثيرًا حتى أواخر القرن الثاني الهجري، أي بعد تأسيس مصنع الورق في بغداد (جب، ١٩٤٣، صص٦ -٧).

<sup>[</sup>۲] - تقدم قصة استكشاف الرقوق القرآنية في صنعاء في فصل «ملخص من اهتمام المستشرقين».

لدراسة تلك المخطوطات، ادّعى جِرد بوين [1] في مقابلة أجراها صحيفة أتلانتيك [2] الأمريكية الشهرية عام ١٩٩٩ للميلاد أنّ مصاحف صنعاء تثبت تطوّر النّصّ القرآني عبر الزمن. ولكن عندما سمعت السلطات اليمنيّة بتصريحات بوين وأدركت موقفه المعادي للقرآن، بعث إليهم رسالة يفنّد ما نُشر في الصحيفة الأمريكية. والحقيقة هي أنّ هذه الرسالة مضلّلة؛ لأنّ بوين معروف في الأوساط العلميّة بآرائه المعارضة للإسلام (شاكر، ٢٠١٤، ص ٨).

كذلك ادّعى بوين أنّ السلطات اليمنيّة تريد إخفاء تلك المصاحف عن الأنظار، مع أنّهم كانوا متعاونين حقًا مع الوفود الأجانب لتصوير المخطوطات، كما أقاموا عدّة معارض لتلك المصاحف في القرن العشرين الميلادي. ومن المستغرب جدًا أنّ بوين -والذي يتملك مجموعة الصور من مخطوطات صنعاء لا ينشر تلك الصور حتى تتّضح الحقيقةُ للعالَم -يعني هل القرآن الذي بين أيدينا يختلف عمّا كان فيما سبق أو لا- وهو يردّد دعوى تطوّر نصّ القرآن (المصدر السابق، صص٩ كما أثار ضجّةً في الإعلام والرأي العام، وهو الذي يُصطلح عليه بـ«طرس صنعاء» كما أثار ضجّةً في الإعلام والرأي العام، وهو الذي يُصطلح عليه بـ«طرس صنعاء» أو «مصحف صنعاء "، والميزة الفريدة لهذا المصحف هو أنّه طرس كُتب عليه القرآن، ثم محي ثم كُتب عليه القرآن للمرة الثانية، وهذا ما جعله محطّ الاهتمام والدراسة لدى عالَم الاستشراق [ق].

<sup>[</sup>۱] - تقدم ذكره في «ملخص من اهتمام المستشرقين».

<sup>[2] - &</sup>quot;What Is the Koran?", By Toby Lester; The Atlantic: January 1999.

<sup>[</sup>٣] - تم تأليف كتب ومقالات متعددة حول هذا المصحف نذكر أهم أو أشهر هذه الدراسات:

Sergio Noja Noseda; "La Mia Visita a Sanaa e il Corano Palinsesto"; Instituto Lombardo Academia di scienze e lettere; Milan: 2003.

Alba Fedeli; "Early Evidences of Variant Readings in Qur'anic Manuscripts", in Die dunklen Anfänge; Berlin: 2005; pp. 293–316.

Elisabeth Puin; "Koranpalimpsest (I -V)"; Inarah: 2008 -2014.

Behnam Sadeghi and Uwe Bergmann; "The Codex of a Companion of the Prophet and the Qur'an of the Prophet", in Arabica 57: 2010; pp. 343–436.

Behnam Sadeghi and Mohsen Goudarzi; "Ṣan'ā' 1 and the Origins of the Qur'ān", in Der Islam 87: 2012; pp. 1–129.





المعرب في المعلم سه احداكم السهد و الرابي المعرب في الم

صورة ٢٩: صورة النصين الفوقي (التصوير بالضوء المرئي) والتحتي (التصوير بالأشعة) لطرس صنعاء، ورقة ٢و

انقسم مصحف صنعاء ١ إلى ثلاثة أجزاء: ٣٥ ورقة تُحتفظ تحت رقم 01 DAM 01 في دار المخطوطات في صنعاء. وأربعون ورقة تُحتفظ في المكتبة الشرقيّة في صنعاء وليس لها رقم تسلسلي، تم اكتشافها في عام ٢٠١٢ الميلادي. وخمس أوراق بيعت في أسواق السلع القديمة، وهي محفوظة اليوم في عدة مكتبات أوروبية بيعت في أسواق السلع القديمة، وهي محفوظة اليوم في عدة مكتبات أوروبية (Cellard, 2021, pp. 5 -6). إذًا عُثر لحدّ الآن على ثمانين ورقة من المصحف، إلّا أنّ الدراسات الاستشراقيّة تعتمد على الأوراق المحفوظة بها في أوروبا والصور التي التقطها بعثة فرنسيّة إيطاليّة الله مخطوط 27.1- DAM 01. والأوراق الأربعون

François Déroche; "Le Coran, une histoire plurielle: Essai sur la formation du texte coranique"; Éditions du Seuil; Paris: 2019.

Asma Hilali; "The Sanaa Palimpsest: The Transmission of the Qur'an in the First Centuries AH" Oxford & The Institute of Ismaili Studies; London: 2017.

<sup>[</sup>۱] - تم تصوير هذا المخطوط مرتين؛ الأولى الصور السوداء والبيضاء التي التقطها بوين وبُتمِر في ثمانينات القرن العشرين الميلادي، ولم تُنشر هذه الصور بعدُ. والثانية الصور التي التقطها بعثة فرنسية إيطالية بواسطة الضوء المرئي للنص الفوقي وبواسطة أشعة فوق البنفسجية للنص التحتي (4- 3 Hilali, 2017, pp. 3).



ظلّت مجهولة في الظروف القاسية التي عَرّ باليمن اليوم ال

الطبقة العليا من هذا المخطوط -أي النص الفوقي- يوافق المصحف الرسمي، ويقدَّر تاريخ كتابتها بالقرن السابع أو أوائل القرن الثامن للميلاد، بينها الطبقة السفلى من المخطوط -أي النص التحتي- يلفت الانتباه؛ لأنّه المخطوط الوحيد الذي لا يوافق الرسم العثماني، ويقدّر تاريخ كتابها بالقرن السابع الميلادي (Sadeghi & Goudarzi, 2012, pp. 7-8). حاول عدد من المستشرقين أن يفك النصّ التحتي ويقرأه، كما بذلوا جهودهم لتقديم فرضيات عن سبب محو القرآن المكتوب وإعادة كتابته، إلّا أنّ هذه كلّها مجرّد احتمالات غير ثابتة يعارضُ بعضها بعضًا. ونشير إلى عدّة فرضيات مطروحة ونترك تقويمها؛ لأن البحث فيها خارج عن الموضوع الرئيسي لهذه الدراسة:

- كان مصحف صنعاء ١ مصحفًا كاملًا لأحد الصحابة تشتّت عبر الزمن، ويعود تاريخ كتابته إلى قبل العهد العثماني، ولكنّه مُحي جرّاء توحيد المصاحف -إذ كانت قراءتُه مرغوبًا عنها- وكُتب عليه القرآن بالرسم العثماني.
- كان هذا المصحف مجموعة من الأوراق استخدمها الطلاب بغية تعلّم القرآن وتفسيره، لذلك فيه اختلافات عن المصحف الرسمي، مما تدلّ على تفسير بعض الآيات، ولكنّه مُحي بعد سنوات وكُتب عليه القرآن الرسمي.
- كانت الطبقة السفلى من النّصّ القرآنَ الذي كتبه أهل اليمن بلا دراية عن المصحف بالرسم العثماني، فلمّا حصلوا على النسخة الرسمية للقرآن بعد توحيد المصاحف محَوا القرآن الذي كان مخالفًا نوعًا ما عن المصحف بالرسم العثماني وأعادوا كتابة القرآن عليه.

<sup>[</sup>۱] - ساعدت أطروحة الماجستير التي ألّفتها رزان غسان حمدون في عام ٢٠٠٤ للميلاد (الجامعة اليمنية) بعنوان «المخطوطات القرآنية في صنعاء من القرن الأول الهجري» على استكشاف العلاقة بين هذه الأوراق وبين طرس صنعاء، وهي أول من نشر صورا منها (Cellard, 2021, p. 5).

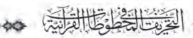
إلى جانب هذه الفرضيات المحتملة<sup>[1]</sup> هناك من يرى عمليّة محو القرآن من الرقّ وإعادة كتابته تحريفًا للقرآن الكريم، غير أنّه أغمض عن عشرات المخطوطات القرآنيّة التي تعود إلى العصر الذي كُتب فيه مصحف صنعاء ١ أو تسبقه زمنيًّا وهي توافق تمامًّا القرآنَ الذي بين أيدينا، ويؤكّد على المخطوط الذي لا تختلف فيه الآيات عن المصحف الرسمي إلا من وجوه: منها أخطاء نسخيّة لا يعتدّ بها؛ ومنها الاختلاف في القراءة؛ ومنها زيادات تفسّر الآيات<sup>[2]</sup> ولا يحسبها العلماء المسلمون تحريفًا، ومنها اختلافات يسيرة عن القرآن الرسمي في الألفاظ، وهي ما تسمَّى بالقراءات الشاذة<sup>[3]</sup> ولها أمثلة كثيرة في كتب القراءات، وليست هذه أيضًا تحريفًا للقرآن.

والنتيجة هي أنّ استكشاف مصحف صنعاء ١ لا يزعزع أركان الإسلام ولا يضر بنص القرآن؛ فإنّ الطبقة السفلى من هذا الطرس -وإن لم يوافق المصاحف المتناولة بأيدينا اليوم مئة في المئة- يؤيّد جزءًا كبيرًا من النص القرآني في عصرنا هذا، كما تؤيّده عشرات المخطوطات القرآنيّة الأخرى المتزامنة معه أو السابقة عليه زمنيًّا، والاختلافات اليسيرة فيها قد توافق ما نُقل في الروايات الإسلاميّة عن مصاحف الصحابة (:see اليسيرة فيها قد توافق ما نُقل في الروايات الإسلاميّة عن مصاحف الكتّاب إذ لم يجدوا طريقًا إلى تلك المصاحف -مثل مصحف صنعاء ١- وهي اليوم باتت في متناول يجدوا طريقًا إلى تلك المصاحف -مثل مصحف صنعاء ١- وهي اليوم باتت في متناول أيدينا. والجدير بالذكر أنّ علماء المسلمين لم يخبّؤوا تلك القراءات الشاذة ولم يسمّوها بتحريف القرآن؛ لكنّ المستشرقين الذين يجهلون المعتقدات الإسلاميّة يزعمون أمثالَ هذا المصحف ونصَه الباطني دليلًا على تطوّر النّصّ القرآنيّ عبر الزمن؛ غير أنّها قراءات شاذة قد تساعد على فهم القرآن الكريم وكيفيّة نقله في صدر الإسلام.

<sup>[</sup>۱] - هذه خلاصة ما تقدّمَ في جملة من البحوث السابقة ذكرُها وغيرها من الدراسات.

<sup>[</sup>۲] - مثاله في روايات الشيعة القراءة المنسوبة إلى الإمام الصادق الشيكام: «وَإِنْ تَلُوُواْ «الَأَمْرَ» أَو تُعْرِضُواْ «عَماً أُمِرْتُمْ بِه» فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ مَا تَعْمَلُونَ ضَبِيرًا» (النساء: ۱۲۵) (الكليني، ۱٤۰۷، ج ۱، ص ٤٢١). ومثاله في روايات أهل السنة القراءة المنسوبة إلى جمع من الصحابة: «أَمَّنْ هُوَ قُنِتٌ ءَانَاءَ الَّيْلِ سَاجِدًا وَقَاتُهًا يَخْذَرُ «عَذَابَ» الأَخِرَةَ» (الزمر: ٩) (ابن الجوزي، ١٤٢٧، ج ٤، ص ١٠). هذه الزيادات تُعدّ تفسيرا للآيات أو بيان شأن نزولها أو تأويلها، وكان من عادة السلف أن يمزج بين الشرح والأصل إيضاحا وتبينا لمواضع الإبهام (معرفت، ١٧٩٧، ص ٢٠٦).

<sup>[7] -</sup> هي القراءات التي لا توافق الرسم المجمع عليه أي الرسم العثماني (ابن الجزري، لا ت.، ج ١، ص ١١).





# ج) مصير المصاحف التي أرسلها عثمان إلى الأمصار:

وفقًا لِما ورد في جملةٍ من الكتب المرتبطة بتاريخ القرآن الكريم، أمر الخليفة الثالث بجمع القرآن الكريم، ومن ثمّ أرسل تلك المصاحف الموحَّدة إلى أمصار عدّة، مزوِّدًا كل مصحف بقارئ يعلّم الناس قراءة القرآن الرسمي. هذه القصّة تلقّت قبولًا من قبَل معظم العلماء المسلمين الذين افترضوها حقيقة تاريخيّة، ولكنّهم اختلفوا في كثير من تفاصيلها. أمّا هذه القصّة، فإن ثبت ضعفها ووضعها [1] -أي لم يباشر عثمان بأيّ عمل تجاه القرآن، بل اختلاف المصاحف استمرّ بعده كما كان قبله - فلا حاجة للإجابة على السؤال الذي طرحه بروبيكر عن مصير المصاحف التي أرسلها عثمان إلى مختلف البلاد الإسلاميّة، إلّا أنّ القول بهذا الرأي يفتقر إلى دراسةٍ مفصّلة تقوِّم جميع الروايات التاريخيّة، ولسنا هنا بصدد ذلك.

وأمّا إن ثبت حدوث تلك القصّة على أرض الواقع [1] -وهو الرأي التقليدي لدى جمهور علماء المسلمين- فيمكن القول -إضافة إلى الملحوظة التي تقدّمت فيما سبق حول أصالة المخطوطات التي استخدمها بروبيكر- بأنّ تلك المصاحف الموحَّدة -كما تقدم في البحث عن طرق تأريخ المخطوطات القرآنيَّة- لم يكن لها حرد المتن حتى يمكن تمييزها عن المصاحف الأخرى التي نُسخ منها. لذلك اختلف المؤرّخون في عددها (السيوطي، ١٩٧٤، ج ١، ص٢١١) وقد ادّعى أهل كلّ بلد أنّ عثمانَ أرسل إليهم نسخة منها؛ لأنّ امتلاكها كان ميزةً متفوّقةً للمسلمين المعتقدين بأهميّة ما قام به الخليفة الثالث (راميار، ١٣٦٩، ص٤٤). كذلك لم يتّفق المؤرّخون على مصير هذه المصاحف وفي أيّ نقطة تاريخيّة انقطعت الأخبار عنها، بينما ادّعى عددٌ من الرحّالة والقدامي أنّهم رأوا تلك المصاحف في شتّى البقاع (انظر: صالح،

<sup>[</sup>۱]- يقول هارالد موتسكي بعد دراسة الروايات المرتبطة بجمع القرآن الكريم: ليس من الممكن إثبات أن التقارير بشأن تاريخ القرآن -يعني جمعَه- ينبثق من شهادة عيان، كما لا نثق بأن الحقيقة توافق ما نُقل في الروايات (Motzki, 2001, p. 31).

<sup>[</sup>۲]- عمل هيثم صدقي على جمع التقاريرَ المبكرة عن الاختلاف في مصاحف الأمصار، فرأى موافقة ملحوظة بين الدليل المادي -يعني المخطوطات القرآنية التي درسها صدقي في مقاله - وما ورد عن الاختلافات في المصادر الإسلامية. كذلك وجد أن التحليل السُّلالي المستقل للمخطوطات يُظهر علاقة مماثلة تكشف عن أن جميع المصاحف العثمانية تنحدر من أربعة أصول إقليمية. فتوصلَ في النتيجة إلى دليل جديد على تاريخية توحيد المصاحف في العهد العثماني (Sidky, 2020, p. 182).

١٣٧٢، صص٨٧ - ٨٩)، وهذه مجرّد دعاوى لا مكن تصديقها ولا تكذيبها.

ثم تجدر الإشارة إلى أنّ ثمّة غير واحد من المصاحف في يومنا هذا التي تُنسب إلى عثمان -نحو: مصاحف طشقند، وطوب قابي، ومتحف الآثار التركيّة والإسلاميّة، والمشهد الحسيني بالقاهرة، ولندن وسانت بطرسبورغ- كما يُنسب إلى الأمّة الأطهار على عدد كبير من المصاحف [1]. وقد أنكر الباحثون انتماءَ تلك المصاحف إلى عثمان (آلتي قولاج، ٢٠١٤، ص١١)، كما استدلّوا على عدم انتسابها إلى الأمّة الأطهار (كريمينيا، ٢٠١٠، ص٣٠). وعلى أيّ حال، من نافلة القول أنّ عدم بقاء المصاحف المنسوبة إلى الأمّة الشيعة أو السنة لا يضرّ بصيانة القرآن؛ فإنّ القرآن المجيد تمّ كتابته منذ صدر الإسلام إلى عصرنا هذا لآلاف المرات، كما يقدّر عدد مخطوطاته بما يربو ٢٥٠ ألف نسخة (151 . [15] معرفة مصير المصاحف عن حفّاظ القرآن، فإنّ عددَهم لا يعمله إلّا الله تعالى. إذًا معرفة مصير المصاحف التي أرسلها عثمان -على فرض صحّة هذه القصّة أو وضعها- لا تؤثّر على نقل القرآن في غابر الأزمان.

#### د) التصحيحات التي تتحدى الاتفاق على الحروف والمفردات القرآنية:

هذا التساؤل هو الإشكاليّة الأساسيّة التي يتمحور حولها كتاب بروبيكر، وهذه الدراسة النقديّة تطمح إلى الردّ عليها، فهو يرى أنّ الأخطاء والتصحيحات التي عثر عليها في المخطوطات القرآنيّة تعارض فكرة الاتّفاق على حروف ومفردات القرآن منذ كتابته، ولكنّ الأدلّة التي نستند إليها فيما يلي من الكتاب ترفض تلك الدعوى وتُثبت ما آمن به المسلمون من القرون الأولى إلى يومنا هذا.

### ٨. أسئلة تعني بالمخطوطات المدروسة

تنبغى الإشادة بطرح هذه الأسئلة قبل دراسة المخطوطات القرآنيّة، فهي أسئلة

<sup>[</sup>۱] - درس الدكتور مرتضى كريمي نيا ما يقارب مئتين مصحفا تُنسب إلى الأئمة الأطهار الله وخصوصًا المصاحف الكثيرة المنسوبة إلى أمير المؤمنين ﷺ، وذكر معلوماتٍ لهذه المصاحف في مقالته (انظر: ۱٤٠٠، صص۸۱ -۸٦).

جذريّة في صلب الموضوع، والإجابة عنها تنفع الباحثين في هذا المجال، إلّا أن بروبيكر لا يجيب عن كثير منها فيما يلي من كتابه، ويتركها أسئلة تشغل بال القارئ! وعلى كلّ، فالإجابة عن تلك الأسئلة عبء على عاتق المؤلّف، لا القارئ!

#### ثانيًا: المصاحف المخطوطة

رغم أنّ بروبيكر لم يرتّب المصاحف التي درسها في كتابه على أيّ أساس -لا من حيث عمر المخطوط ولا المكتبة التي تحفظه ولا نوع التصحيح المزعوم - وأتى بنماذج لا يحتّ كل منها إلى غيره بصلة، لا يَصعب تصنيف هذه المخطوطات القرآنيّة ووضعها في ستة أقسام حسب المكتبة التي تحتضنها؛ فقد استفاد المؤلّف من ١٨ مخطوطًا في كتابه وقدّم لها تعريفًا مفصّلًا. هنا نعرض مواصفات تلك المخطوطات القرآنيّة لمسيس الحاجة إليها، وهي:

## ١. تركيا، متحف طوب قابي سرايي

يتألّف هذا المصحف من ٤٠٨ ورقة بمقاس ٤١٦ مم، وسطح الكتابة اللهراق ٢٣×٤٠ سم، وسمكه ١١ سم، وتضم كلّ صفحة ١٨ سطرًا تقريبًا، إلّا الأوراق الأولى، فهي متأخّرة زمنيًّا عن الأخرى، ويتراوح عدد سطورها بين ١٦ و١٩ سطرًا، وفي السور القصار يتراوح بين ١٣ و١٧ سطرًا. يمكن اعتبار هذه النسخة مصحفًا كاملًا -مقارنةً بالمصاحف التي تنقصها أوراق كثيرة- إلّا أنّ بعض أوراقه تصعب أو تستحيل قراءتُها بسبب تعرُّضها للظروف المناخيّة وعمليات الترميم وغيرهما على مرّ العصور. المصحف مكتوب بالخط الكوفي على الرق، والأوراق الست الأولى إضافة إلى الورقة الحادية عشرة مكتوبة بقلم آخر يختلف عن الكاتب الأصلي اللمصحف. ليس هذا المصحف من المصاحف التي أرسلها عثمان إلى الآفاق، ولكنّه لا يُستبعد أن يكون منسوخًا منها أو من منسوخ منها، كما يماثل رسمُه مصحفَ المدينة المنورة، يعني ما نُقل عنها في مؤلّفات رسم المصاحف. ولا توافق قراءةُ المصحف -حسب نقطه وشَكله- إحدى القراءات المشهورة بعينها، لكنّها لا تخرج عن نطاق القراءات الصحيحة المنقولة في المصادر الدينيّة. كُتب المصحف -الرسم عن نظاق القراءات الصحيحة المنقولة في المصادر الدينيّة. كُتب المصحف -الرسم

ونقط الإعجام- بالحبر الأسود ووُضعت علامات التشكيل بالحبر الأحمر بطريقة أبي الأسود الدؤلي، ولها علامات رؤوس الآيات والتخميس (يعني نهاية خمس آيات) والتعشير (يعني نهاية عشر آيات) بالحبر الملون، ومن المتوقّع وضعُها في زمن كتابة المصحف نفسه.

يبدو أنّ مصحف طوب قابي لم يخضع للمراجعة والتدقيق بعد كتابته، ولم يكن مستخدمًا لدى أمّة القراءات؛ فإنّ أخطاءه النسخيّة لا يُتصوّر بقاؤها بعد المراجعة الدقيقة واستخدامه عند أمّة القراءات. يقدَّر تاريخ كتابة هذا المصحف بالنصف الثاني من القرن الأوّل أو النصف الأوّل من القرن الثاني الهجري -أي العهد الأموي-ويقال إنّه كان محفوظًا في القاهرة منذ أمدٍ بعيدٍ حتى أهداه محمد علي باشا والي مصر إلى السلطان محمود الثاني في عام ٢٢٢٦ه/ ١٨١١م، واحتُفظ به من بعدُ في دائرة البردة الشريفة داخل سراي طوب قابي. وكان الناس يزورونه في شهر رمضان من كلّ عام حتى أرسِلَ إلى مكتبة السليمانية في سنة ١٩٨٤ بغية الترميم والإصلاح، ثم أعيد إلى متحف طوب قابي سراي بعد ثلاث سنوات، وهو لا يزال محفوظًا هناك تحت رقم ٤٤٢٤ (آلتي قولاج، ٢٠٠٧، صص٧٩ -٨٩). استفاد بروبيكر من هذا المصحف في النماذج التالية: ١ و١١ و١٤.

#### ٢. روسيا، المكتبة الوطنية الروسية

أ) NLR Marcel 2: أرغم الاستقصاء لم نعثر على معلومات هذا المخطوط، فننقل ما ذكر عنه بروبيكر في كتابه: يتألّف من ٤٢ ورقة أبعادها ٤١×٤١ سم تقريبًا، وسطح الكتابة ٣١×٣٦ سم، وتضم كل صفحة ٢٠ أو ٢١ سطرًا. له علامات عموديّة مائلة تدلّ على فواصل الآيات، وعلامات حمراء تتحلّق حول دوائر بنيّة للدلالة على مجموعة من الآيات، وهو مكتوب بخط من أسرة CIa حسب تصنيف ديروش، فلعلّه يعود إلى أوائل القرن الثامن الميلادي (44 Brubaker, 2019, pp. 44). استفاد منه بروبيكر في النموذج الرابع.

يعني المكتبة الوطنية الروسية. National Library of Russia هو مختصر NLR - [١]



- ب) NLR Marcel 5؛ هذه المخطوطة المحفوظة في المكتبة الوطنيّة الروسية والتي تتألّف من ١٧ ورقة أبعادها ٣٤٥× ٤٩٥مم- وخمس قطع مخطوطة أخرى (مخطوطة من ٢٣٥ محطوطة ٣٣٥ Arabe في المكتبة الوطنية الفرنسيّة، ومخطوطة ١٤,٥٤٥a .or في مكتبة جامعة لايدن، ومخطوطة 6958 في المعهد الاستشراقي بشيكاغو، ومخطوطة و KFQ في المجموعة الخاصة بناصر خليلي، ومخطوطة بشيكاغو، ومخطوطة و قبلي مصحف واحد تم استكشافه في جامع عمرو بن العاص بمدينة الفسطاط المصرية. ويقدر تاريخه المحسب الاختبار الكربوني المشع- إلى القرن الثامن الميلادي أو قبله[١]. استفاد بروبيكر من القطعة الأولى في النموذج التاسع عشر.
- ج) NLR Marcel 7: رغم الاستقصاء لم نعثر على معلومات هذا المخطوط إلا ما ذكره بروبيكر في كتابه: يتكوّن هذا المصحف الأفقي من ١٠ أوراق أبعادها ١٧٧×٢٣٣ مم، وهو مكتوب بخط من أسرة DIV، فلعله يعود إلى القرن التاسع أو العاشر للميلاد (ibid., p. 79). استفاد منه بروبيكر في النموذج الثامن عشر.
- NLR Marcel 11 (عود في المخطوط ومخطوط ومخطوط 13 (Arabe 328c) الله ومخطوط 15 (Arabe 328c) الله ومخطوط محمول المصوية وسماه واحد تم استكشافه في جامع عمرو [15]. [بن العاص] عمدينة الفسطاط المصرية، وسماه ديروش بمصحف الفسطاط الأموي [2]. (Marcel بعد في المكتبة الوطنية الروسية تحت عنوان Arabe 328c. أبعاد وبتسع أوراق أخرى في المكتبة الوطنية الفرنسيّة تحت رقم 328c. أبعاد عده الأوراق المسلم، وسطح الكتابة 2000×1000مم، وتضم كل ورقة 70 سطرا قدرُها 115 مم تقريبًا. تحتوي تلك القطع الثلاثة في المكتبة الروسية على النص القرآني بدءًا من الآية 70 لسورة الإسراء وانتهاءً بالآية 77 لسورة فصل، ما عدى بعض الآيات والسور الساقطة من المخطوط (77- 67- 2014, pp. 76- 2014). استفاد بروبيكر من مخطوطة 11 (Marcel 11 في النموذجين الثالث (أربع مرات) والسابع عشر.

<sup>[1] -</sup> https://corpuscoranicum.de/handschriften/index/sure/29/vers/27?handschrift=888

<sup>[2] -</sup> Umayyad codex of Fustat.

- ه) NLR Marcel 13: إلى جانب ما سبق ذكره آنفًا، حري بالذكر أنّ هذا المصحف مكتوب على الرق، وأن نقط الإعراب فيه رُسم بالحبر الأحمر، كما توجد فيه علامات للفصل بين السور المباركة (ibid., p. 105). استفاد بروبيكر من هذه المخطوطة في النموذج الثالث ثلاث مرات.
- و) NLR Marcel 21: رغم الاستقصاء لم نعثر على معلومات هذا المخطوط الأفقي يتكون من ١٢ ورقة، إلا ما قال عنه بروبيكر في كتابه: هذا المخطوط الأفقي يتكون من ١٢ ورقة، والورقة التي استفاد منه بروبيكر في الجزء الثامن من النموذج الثالث أبعادها ١٧٩×٢٩٥مم، وسطح الكتابة ٢٣×١٣٣سم، وهي مكتوبة بخط من أسرة AI، فلعله يعود إلى أوائل القرن الثامن الميلادي (Brubaker, 2019, p. 38).

#### ٣. فرنسا، المكتبة الوطنية الفرنسية

- أ) BnF Arabe 327 أنا يتعرف ناسخ الم خطوط وتاريخ كتابته. نقط الإعجام فيه قليل ونقط الإعراب فيه يظهر أحيانًا باللون الأحمر. فُصل بين الآيات بثلاثة خطوط مائلة وفيه علامات التعشير. كذلك تنفصل السور بصورة حبل ذهبي يمتد من جانب إلى الآخر وينتهي بنقش نبات أحمر وأخضر، ثم أضيفت في وقت لاحق عبارة «فاتحة سورة ...» ورقم الآيات إلى المخطوط، كما وُضعت علامة للسجدة في هامش الأوراق. هذا المصحف مكتوب على الرق بالحبر الأسود وبخط من أسرة BIb، ويتألّف من ١٤ ورقة أبعادها ٢٨٥ إلى ٢٧٠ × ٢٧٥ إلى ٢٢٥مم، وتضم كل ورقة ١٨ سطرًا، وسطح الكتابة ٢٢٠٠ مم، ويحوي آيات من سور المؤمنون والنور وسبأ وفاطر والزمر وغافر وفصلت والشورى والزخرف والدخان (,1983, p. 68
- ب) BnF Arabe 328: يتألّف هذا المخطوط المعروف بـمصحف «باريسينو -بتروبوليتانوس» من ٩٧ ورقة وينقسم إلى ستة أجزاء حسب الأقلام المستخدمة فيه، وبما أنّ بروبيكر استفاد من مخطوط Arabe 328a (يعني من ورقة ٥٧ إلى

Bibliothèque nationale de France يعنى المكتبة الوطنية الفرنسية. [١] - Br و مختصر

# العِيْنَ الْحُطِوطُ الْعِلَيْنِيُّ ﴿

٧٠) في النموذج الثاني، ومن Arabe 328b (يعني من ورقة ١ إلى ٥٦) في النموذج
 الثاني عشر، نكتفي بالمعلومات المتعلقة بهذين الجزئين من هذا المصحف.

أمًّا هذا المصحف، فقد عُثر عليه في جامع عمرو بن العاص في الفسطاط أواخر القرن الثامن عشر الميلادي، وجلبَ بعضَ أوراقه المستعرب الفرنسي مارسيل [1] إلى فرنسا، وبعد سنوات قليلة رجل فرنسي آخر يدّعى شرفيل [2] اشترى أوراق كثيرة منه عندما كان في القنصلية الفرنسيّة بالقاهرة، وبعد وفاته بيعتْ مجموعته المتكوّنة من المخطوطات العربيّة للمكتبة الوطنيّة الفرنسيّة، وهي ما تُحفظ اليوم تحت رقم 328 Arabe 328. فضلا عنه، باعت وريثة مارسيل المخطوطات القرآنيّة التي حصل عليها للدولة الروسيّة، وهي تُحفظ اليوم في المكتبة الوطنيّة الروسيّة تحت رقم 18 Marcel. إضافة إلى ذلك، هناك بعض الأوراق من المصحف المذكور يحتفظ المعجوعة الخاصة بناصر خليلي في لندن. يضم هذا المصحف الذي عمل خمسة نسّاخ في كتابته ما يقارب ٤٥ بالمئة من النص القرآني. يختلف عدد السطور من ناسخ إلى آخر، بينما يَظهر استعداد متطوّر عندهم قبل العمل (173- 171 من السابع الميلادي ويسبق مخطوطاتِ العصر الأموي، إلى جانب الثالث من القرن السابع الميلادي ويسبق مخطوطاتِ العصر الأموي، إلى جانب تطوّر في القواعد الإملائيّة. وقد كان مستخدمًا لدى عموم الناس حتى القرن التاسع للميلاد (170 مقطوطات العصر الأموي، إلى العملاد (171 مقطوّر في القواعد الإملائيّة. وقد كان مستخدمًا لدى عموم الناس حتى القرن التاسع الميلاد (170 مقطوطات).

ثم بالنسبة إلى الجزء Arabe 328a من المخطوط المحفوظ في فرنسا، فقد ساهم ناسخان في كتابته ولا يعرف تاريخها. الناسخ الأول -والذي كتب الأوراق التالية: ١٥ – ٢٨و، ٣٠٠ – ٣٠و، ٣٨٠ – ٥٦٠، ٤٠ فيها الورقة التي استند إليها بروبيكر - فصل بين الآيات بصَفّين من ثلاث نقط متراكبة، والناسخ الثاني -والذي كتب الأوراق الأخرى- فصل بينها بثلاثة صفوف من نقطتين متراكبتين. رُسم نقط الإعجام قليلًا ولا يوجد نقط الإعراب. ثمّة الألف باللون الأحمر تتحلق حوله دوائر

<sup>[1] -</sup> Jean -Joseph Marcel (1776 -1856).

<sup>[2] -</sup> Jean -Louis Asselin de Cherville (1772 -1822).

فيها عدد مكتوب دلالةً على التخميس والتعشير على السواء، ويتخلّل فراغ بين السور. هذا المصحف مكتوب على الرق وخط هذا الجزء منه من أسرة Hiğāzī I، السور. هذا المصحف مكتوب على الرق وخط هذا الجزء منه من أسرة ٢٦ و٣٠٠ سطرًا، بينما وأبعاد أوراقه ٢٢٠× ٣٠٠ مم، وتضم كل ورقة ما يتراوح بين ٢٢ و٢٦ سطرًا، بينما سطح الكتابة ٢٠٥إلى ٢١٠ × ٣١٠ إلى ٣٣٠مم، ويحتوي على آيات من سور البقرة وآل عمران والنساء والمائدة وغيرها (Déroche, 1983, p. 59).

والجزء Arabe 328a حيث يقلّ فيه خلطوط عاثل الجزء Arabe 328a حيث يقلّ فيه نقط الإعجام وهو خالٍ من نقط الإعراب، وفيه علامات التخميس والتعشير كما في الجزء الأول، وكذلك تنفصل السور بفراغ بينها، وكاتبه غير معروف، إلّا أنّه فصل بين الآيات - بخلاف الناسخين الأولين- بمجموعات تتكوّن من أربع نقاط. هذا الجزء المكتوب بالحبر البني يحتوي على آيات من سور فصّلت والشورى والزخرف وغيرها، ويتألف من ١٤ ورقة أبعادها ٢٣٠ إلى ٢٤٥ ×٣٣٠ مم، وتضم كل ورقة منها ما يتراوح بين ٢١ و٢٥ سطرًا، وسطح الكتابة ٢١٠ إلى ٢٥٥ ×٣٣٠مم (ibid., p. 60).

ج) BnF Arabe 330 وينقسم إلى سبعة المخطوط يتألف من ٦٩ ورقة وينقسم إلى سبعة أجزاء وفقا لسماته الباليوغرافية، ونكتفي بما يتعلّق بالجزء 330g -أي من الورقة ٥٠ إلى ٦٩، بما فيها الورقة التي استفاد منها بروبيكر في النموذج الثامن والذي يحتوي على آيات من سور آل عمران والنساء والأعراف والأنفال والتوبة ويونس. رُسم نقط الإعجام فيه تارة بشكل خطوط مائلة [قصيرة] ولكنه خالٍ من نقط الإعراب. وتفصلُ الآياتِ ثلاث أو أربع نقاط بيضويّة تقع في صَفَّين عموديين، ويتخلّل عادة بين السور فراغ يفصلها، وأضيفت علامات التعشير في وقت لاحق باللون الأسود. تضم كل ورقة من هذا الجزء المتكوّن من ٢٠ ورقةً والمكتوب باللون البني الفاتح على الرق، ما يتراوح بين ١٩ و ٢٢ سطرًا، وأبعادها ٢٠٨٠×٣٥٥ مم، بينما سطح الكتابة ٢٨٥×٢٨٥ إلى ٢٩٢مم. وكما لا يُعرف ناسخ المخطوط وتاريخ كتابته، لا يندرج خطُّه تحت تصنيف ديروش للمخطوطات القرآنيّة المحفوظة بالمكتبة الوطنيّة الفرنسيّة (146- 145. pp. 145). وجدير بالذكر أنّ هناك جزء آخر لهذا المخطوط يُحتفظ في مكتبة تشستر بيتي في دبلن تحت رقم II د 1615 II، وجزء المخطوط يُحتفظ في مكتبة تشستر بيتي في دبلن تحت رقم IIs. 1615 II، وجوزء المخطوط يُحتفظ في مكتبة تشستر بيتي في دبلن تحت رقم IIs. 1615 II، وجزء



# آخر في المكتبة الوطنيّة الروسيّة تحت رقم 16 Marcel.[1]

- (ع) BnF Arabe 331 يتألّف هذا المخطوط من ٥٦ ورقة أبعادها ٤١٣×٣٤٨ مم، وهو مكتوب على مم، وتضم كلّ منها ١٩ سطرًا، بينما سطح الكتابة ٣٤٢×٣٨٤ مم، وهو مكتوب على الرق بالحبر البني الفاتح. نقط الإعجام في المخطوط قليل وليس له نقط الإعراب. تُفصل الآيات بستة خطوط مائلة [قصيرة] تشكّل مثلّثًا، وثمة دوائر تدل على تعشير الآيات، كما يتخلّل فراغ بين السور يفصلها، إضافة إلى عبارة «خاتمة سورة ...» التي تظهر بين حين وآخر. ويحتوي هذا المخطوطُ -والذي يصنّفه ديروش من أسرة BIa على آيات من سور البقرة والأعراف والأنفال والتوبة وغيرها (67 .p. 67).
- ه) BnF Arabe 340 فرا المخطوط أكبر من المخطوطات الأخرى السابقة ذكرها؛ حيث إنّه يتألّف من ١٢١ ورقة، وينقسم إلى عشرة أجزاء وفقًا لسماته الباليوغرافيّة. ومع أنّ الجزء 340b 340b -أي من ورقة ١٢ إلى ورقة ٣٠، بما فيها الورقة التي استفاد منه بروبيكر في النموذج الثالث عشر- لا يندرج تحت تصنيف ديروش لمخطوطات المكتبة الوطنيّة الفرنسيّة، لكنّه عاثل الأسرتين Ag من تصنيفه. رُسم فيه نقط الإعراب بعض الأحيان باللون الأحمر، بينما يقلّ فيه نقط الإعجام. تُفصل الآيات بثلاثة خطوط مائلة [قصيرة]، كما تدلّ على التعشير دوائرٌ حمراء تتحلّق حولها نقاط. أضيفت في بداية السور باللون الأحمر عبارة «فاتحة سورة …» إلى جانب عدد آياتها. هذا الجزء المتكوّن من ١٨ ورقة تضم كلّ منها ١٦ سطرًا وأبعادها ٢٤٨×٣٤٢ مم، كُتب بالحبر الأسود الذي يضرب إلى البني، وأجريت التصحيحات فيه بالحبر الأسود. وسطح الكتابة ١٦٥×١٩٨ ما الآية ١٥ من ويحتوي على النّص القرآنيّ بدءًا من الآية ٢٦ من سورة الروم وانتهاءً بالآية ١٥ من (ibid., p. 147).



#### ٤. قطر، متحف الفنّ الإسلامي

على الرغم من الاستقصاء لم نعثر على معلومات لهذه المخطوطات المحفوظة في متحف الفنّ الإسلامي بالدوحة إلّا ما ذكره بروبيكر في كتابه:

- أ) MIA.2013.19.2. أهذه الورقة المقطّعة مكتوبة على الرقّ بخط من أسرة القرن الثامن أو التاسع للميلاد CIb حسب تصنيف ديروش، فلعلّها تعود إلى القرن الثامن أو التاسع للميلاد (Brubaker, 2019, p. 73).
- ب) MIA.2014.491: يتألّف هذا المصحف المخطوط الأفقي من تسع أوراق أبعادها ١٧×٢٨ سم تقريبًا، وهو مكتوب على الرق بخط من أسرة BII (ibid., p. 83). استفاد منه بروبيكر في النموذج العشرين.
- ج) MS.67.2007.1؛ لا يبوح بروبيكر بمعلومات هذه القطعة المخطوطة إلّا القول إنّها تعود إلى القرن الأوّل الهجري (ibid., p. 52). وحريّ بالذكر أنّ هذه القطعة -والتي تتكوّن من أربع أوراق- ومخطوط 17 Marcel ومخطوط 15 منها بروبيكر في Ar. 1572b في جامعة برمنغهام تعود إلى أصل واحد [2]. واستفاد منها بروبيكر في النموذج السادس.
- د) MS.474.2003: يتألّف هذا المصحف المخطوط من 12 ورقة، وهو مكتوب نطط من أسرة AI، فلعلّه يعود إلى القرن الثامن أو التاسع للميلاد (AI). استفاد بروبيكر منه في النموذج الخامس.

#### ٥. مصر، المشهد الحسيني

كان هذا المصحف الشريف محفوظًا في خزانة الكتب للمدرسة الفاضليّة في العهد الأيوبي، ونُقل إلى المشهد الحسيني عام ١٨٨٧ الميلادي، وظلّ محفوظًا فيه حتى انتقل إلى المكتبة المركزيّة للمخطوطات بالقاهرة عام ٢٠٠٦ الميلادي بغية

Museum of Islamic Art يعني متحف الفن الإسلامي. MIA - [١]

<sup>[2] -</sup> https://www.islamic -awareness.org/quran/text/mss/m1572b

ترميمه، وبقي هناك إلى يومنا هذا. للمصحف ١٠٨٧ ورقة أبعادها ٥٠ إلى ٥٧×٦٨ إلى ٧٠سم، بينما سطح الكتابة ٤٨×٥١ سم، وسمكه ٦٠ سم، وزنتُه ٨٠ كيلوغرامًا، ويضم معظم أوراقه ١٢ سطرًا. كُتب المخطوط باللون الأسود، ولكن السور تُفصل برسوم نباتية ملوّنة، وتنفصل الآيات بخطوط مائلة صغيرة تتراوح عددها بين خمسة وثمانية.

وبينما يخلو المصحف من نقط الإعراب، تتضمّن بعض الأحرف خطوطًا قصيرة مائلة تدلّ على نقط الإعجام بدءًا من الورقة الثانية عشرة فصاعدًا. وأضيفت إليه عدّة أوراق في وقت لاحق بدلًا من الأوراق المفقودة، كما توجد أوراق تمزّقت أو بليت، فأعيد كتابتُها من جديد في عهد متأخّر. يبدو أنّ المصحف يعود إلى القرن الأول الهجري، ولكنّه ليس من المصاحف التي أرسلها عثمان إلى الأمصار -خلافًا لزعم الكثيرين- لأنّه لا يوافق تمامًا ما رُوي عن تلك المصاحف، بل يختلف عنها في كثير من المواضع، ويحوي أخطاء نسخيّة لم تخضع للتصحيح، وذلك بسبب الحجم الكبير للمصحف، ما أدّى إلى صعوبة في استخدامه (آلتي قولاج، ٢٠٠٩، ص١٣٣ -١٤١).

#### ٦. الىمن، دار المخطوطات

يُحتفظ بهذا المخطوط في دار المخطوطات في صنعاء، والورقة التي استفاد منها بروبيكر في كتابه (في النموذج الثالث) تضم ٢٣ سطرًا، تشمل الآيات ٧١ إلى ٨٠ من سورة التوبة، وهي ورقة أفقيّة مكتوبة بالخط الكوفي، ولا تُعرف أبعادها حسب المعلومات الواردة عنه في المصدر، وهو ضمن برنامج يونسكو المسمى بـ«ذاكرة العالم» (قرص يونسكو للمخطوطات القرآنية، صورة 140203B).

# ثالثًا: المنهج الممارَس في الكتاب

تقدّم فيما سبق أنّ بروبيكر لا يشرح منهجه المتبع في كتابه، ويحسب أنّه مصيبٌ في ذلك، ولكن عدم إيضاحه للمسار الذي سلكه للتوصّل إلى النتائج المبتغاة، وإثبات نجاعته في مجال دراسته ينمّ عن عدم إفادة منهجه في الإيصال إلى الهدف المنشود منه، أى إثبات المرونة في النّصّ القرآنيّ المبكر أو ما يسمّيه المسلمون بالتحريف

اللفظي. أمّا إذا حاولنا استخلاص المنهج الذي انتهجه بروبيكر -وفقًا لِما أظهره في كتابه ومارسه في دراسة نهاذجه- فرأيناه يستند إلى مصحف مخطوط قديم ويكبّر منه كلّ ما يخالف النّصّ القرآنيّ في الوقت الراهن، ثم ينعته بتصحيح متعمّد في النّصّ، وبالتالي هو دليل على مرونة شائعة في المخطوطات القرآنيّة المبكرة. ولكن كلّ مَن يمعن النّظر في هذه المنهجيّة يجدها غير مجدية في إثبات فرضيّة المؤلّف؛ فإنّ هذا المنهج يُثبت -للحد الأقصى- وقوع التصحيح في مصحف واحد، ويعجز عن إثباته في القرآن ذاته؛ إلّا أن يأتي المؤلّف بصور عدد من المصاحف المخطوطة تعود إلى أزمنة متقاربة وأمكنة متباعدة، والتي ورد فيها نفس التصحيح، ليدلّ ذلك على تواطؤ المسلمين -أو النسّاخ منهم على الأقل- على الدس في النّصّ القرآني الشريف وتعديله كما يروق لهم! وما دام التصحيح الوارد في مخطوط قرآني قديم لا يوجد مثيل له في المصاحف الأخرى المتّصفة بالصفتين المذكورتين للتوّ، فليس سوى خطأ مشيل له في المصاحف الأخرى المتّصفة بالصفتين المذكورتين للتوّ، فليس سوى خطأ نسخيّ صحّحه الناسخ نفسه أو من جاء بعده على أساس القرآن الموروث من نسخيّ صحّحه الناسخ نفسه أو من جاء بعده على أساس القرآن الموروث من المجيال السالفة أي المصاحف المخطوطة الأخرى في ذلك الزمن.

وإن تنازلنا وافترضنا التصحيحَ تحريفًا على يد الناسخ أو غيره من المسلمين، فذلك أيضًا لا يثبت وجوده في القرآن ذاته إلا بعد إثبات هذه الظاهرة -أي التصحيح المذكور بعينه- في المصاحف الأخرى المعاصرة للمصحف المحرَّف. على سبيل المثال، إذا أراد بروبيكر أن يُثبت زيادة حرف أو كلمة في القرآن الكريم منذ القرن الثاني الهجري فعليه أن يأتي بصور عدد من المصاحف المخطوطة العائدة إلى القرن الثاني والتي أضيفت إليها تلك الزيادة بقلم يختلف عن قلم الناسخ الرئيسي للمصحف، إلى جانب صورة من مصحف مخطوط متقدّم عليها زمنيًا وهو يخلو من تلك الزيادة. ويماثله المنهج الصائب لإثبات النقص في القرآن المجيد ومخطوطاته.

والجدير بالذكر أنّ تطبيق هذا المنهج لم يكن مستحيلًا على بروبيكر؛ إذ كان بإمكانه الرجوع إلى المصاحف التي درسها عن كثب والنظر فيها، ليرى هل التصحيح الوارد في أحد المخطوطات وارد أيضًا في المخطوطات الأخرى؟ فإن كان كذلك، فسيتقدّم خطوة نحو الأمام في إثبات فرضيّته؛ وإن لم يكن كذلك، فالكتابة



عن التصحيحات الواردة في نسخة واحدة لم يَثبت تكرارها في المخطوطات الأخرى ليس سوى تسويد الأوراق وتضييع الأوقات؛ فإنّ الأخطاء النسخيّة سهوٌ لا مناص منه ولا يُؤبه به متى ما كان الكاتب إنسانًا غير معصوم.

إذًا، هكذا يتبيّن أنّ المنهج الذي انتهجه بروبيكر في كتابه مضلّلٌ لا يهدي إلى الحقّ. بل يثير الشبهات بشأن صيانة القرآن الكريم من التحريف في قلب القارئ الذي لا خبرة له في مجال دراسة المخطوطات. ولربّا هذا هو الهدف المنشود من كتاب بروبيكر؛ إذ هو يخاطب عموم الناس ولا يخاطب الأخصائيين في مجال علم المخطوطات العربيّة -ويبدو ذلك من اللغة السهلة التي استخدمها المؤلّف في كتابه وعرّف للقارئ المصطلحات المتخصّصة حتى لا يكاد يحتاج إلى الرجوع إلى المصادر الأخرى عند قراءته [1] - واستطاع بهذه الطريقة أن يجعل القارئ يتردّد في صحّة ما ناله من القرآن الكريم عبر العصور الماضية، إلّا أنّ القارئ الفطن يفنّد ذلك الكلام المنمّق ولن تُغريه مزاعمه السقيمة. وستأتي فيما يلي من هذه الدراسة ردودٌ على النماذج التي بنى عليها بروبيكرُ دعاويه.

# المبحث الثاني: المصاحف المتقدّمة زمنيًّا على وثائق بروبيكر

ليس بروبيكر أوّل مستشرق عثر على الأخطاء النسخيّة في المخطوطات القرآنيّة، وزعمَ أنّ تعديلَها تحريفٌ للآيات الشريفة، بل هذه فكرةٌ شائعةٌ لدى جملةٍ من المستشرقين (آلتي قولاج، ٢٠١٤، ص٦)؛ غير أنّ هذه الأخطاء تدلّ على عدم عصمة الناسخ ولا تحريفِه للقرآن (Al -Azami, 2003, p. 13, f. 37)، ومن هذا المنطلق تقتضي الحاجة إلى مراجعة المخطوط وتدقيقه وتعديله وفقًا للأصل الذي نُسخ منه حرفًا تلو الآخر ليكون على ثقة من المطابقة بينهما (عياض، ١٩٧٠، صص ١٥٩ منه حرفًا تلو الآخر ليكون على ثقة من المطابقة بينهما (عياض، ١٩٧٠، صص ١٩٥٠)، وهو ما يسمّى بمعارضة أو بمقابلة المنسوخ مع الأصل. وبما أنّ المصحف الشريف كان من أكثر الكتب استنساخًا في العصر القديم -فضلًا عن الجم الغفير الذين يستظهرون القرآن الكريم عن قلوبهم- فكان بإمكان القارئ للمخطوط القرآني أن يعدّل الأخطاء التي أهملها الناسخُ طبقًا لِما يعلمه من النص القرآني ويجده في المصاحف الأخرى السابقة عليه.

والميزة المهمّة للخطأ النسخي هي أنّه فريد من نوعه؛ يعني أنّه لا يتكرّر في المخطوطات المتعدّدة إلّا نادًرا؛ فلعلّ الناسخ الألف يخطئ في كتابة عبارة من القرآن الكريم، والناسخ باء يخطئ في عبارة قرآنيّة أخرى -وكلٌ إنسان عرضة للأخطاء- ولكنّهما لا يتّفقان على الخطأ الواحد إذا ارتكباه سهوًا. لذلك تقدّم في دراسة منهجيّة بروبيكر أنّها لا تحقِّق هدفه المنشود؛ لأنّه اكتفى بالأخطاء الواردة في كلّ مخطوط بمعزل عن غيره، ولكنّنا إذا نظرنا إلى المخطوطات القرآنيّة الأخرى التي تزامن كتابة الوثائق التي استند إليها بروبيكر أو هي أقدم منها وجدناها توافق المصحف الشريف الذي بين أيدينا، ولم ترد فيها تلك الأخطاء أو تصحيحاتها، وهذا أحسن دليل ماديّ على صيانة القرآن الكريم من التحريف منذ القرون المبكرة؛ لأنّ التصحيح إذا كان مقصودًا به تحريفَ القرآن، يقعُ في الخطأ الذي يسبقه، ولا فيما لم يكن قبلَه. فإن وجدنا مخطوطات قرآنيّة خالية من الخطأ الذي يسبقه، ولا فيما لم يكن قبلَه. فإن وجدنا مخطوطات قرآنيّة خالية من الخطأ الذي تعديل المخطوط لأجل موافقته للمصاحف المتقدّم عليه -أي الأصل الذي نُسخ



منه- إمّا على يد الناسخ نفسُه وإما على يد قارئ للنسخة في وقت لاحق.

كذلك تقدّم في البحث عن تأريخ المخطوطات القرآنية بالطريقة الباليوغرافية أنّ المصاحف الحجازيّة تُعدّ أقدم المصاحف، والتي كُتبت في فترة وجيزة من القرن الأوّل الهجري. بناء على هذا، نكتفي بصور المصاحف الحجازيّة التي تخلو من التصحيح الذي ادّعاه بروبيكر؛ لأنّها إمّا متقدّمة زمنيًّا على المخطوطات التي استند إليها بروبيكر -إن كان من المخطوطات الحجازية المتأخّرة أو غير الحجازيّة وهي ما يُصطلح عليه عادة بالكوفية- وإما متزامنة للمخطوطات الحجازية التي استفاد منها بروبيكر. وإن كان المخطوط الذي استند إليه بروبيكر من المصاحف الكوفية وأشار إلى تاريخ كتابته، نفترض صحّة ذلك التأريخ ونأتي بصور من المصاحف الكوفية الكوفيّة التي تسبق ذلك المخطوط زمنيًا أو متزامنة معه.

وعلى أيّ حال، فإنّ موافقة المخطوطات المتقدّمة زمنيًّا على ما استند إليه بروبيكر أو متزامنة لها مع النّص القرآنيّ في الوقت الراهن، ترفض دعواه بشأن التصحيحات التي تؤدّي إلى موافقة هذا المصحف الذي بين أيدينا؛ لأنّ هذا المصحف يوافق تمامًا المخطوطات القرآنيّة قبل أن ترد فيها تلك التصحيحات المزعومة. وعلى هذا الأساس، سوف يتّضح أنّ التصحيحات التي عثر عليها بروبيكر وجمَعها في كتابه لا تثبت التحريف في النص القرآني. بدءا من هنا، نأتي بصور المصاحف إلى جانب تعريف مختصر لها، وفقًا لترتيب النهاذج في كتاب بروبيكر.

#### النموذج الأوّل

أضيفت لفظة «هو» في سورة التوبة الآية ٧٢: «وَرِضْوَانٌ مِنَ اللّهِ أَحْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ» إلى المخطوطات التالية لاحقًا، بل كُتبت إلى جانب المفردات الأخرى من الآية. إذًا ما وجده بروبيكر ليس إلّا سقوط الكلمة سهّوا من مصحف طوب قابى.

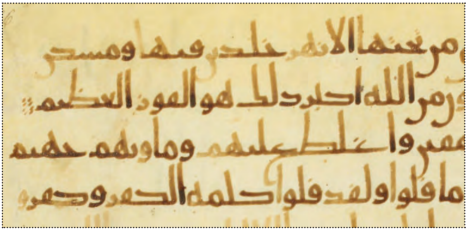
١ - السطر الرابع من الصورة أدناه. لقد تم التعريف بهذا المخطوط فيما سبق،
 إذ هو مما استفاد منه بروبيكر في كتابه.





صورة ۳۰: ۱، Arabe 328 عو

٢ - السطر الثاني. هذا المخطوط أيضًا مما استفاد منه بروبيكر، وتم التعريف به فيما سبق، إلّا أنّه تجاهل موافقته للمصحف الذي بين أيدينا دون وقوع أي تصحيح في الآية المذكورة.



صورة ۳۱: Arabe 330 مورة

٣ - نهاية السطر الثاني. هذا المخطوط Mashhad 18go وما سيأتي لاحقًا تحت
 رقم Mashhad 4116go هما يكوّنان مصحف يحفظ في مكتبة العتبة الرضويّة

المقدّسة [1] مدينة مشهد الإيرانيّة، وهو المعروف بـ«مصحف مشهد». والمواصفات الظاهريّة لهذا المصحف الحجازي يُشعر بأنّه يعود إلى أمد بعيد جدًا، رما القرن الأول الهجري. ومع أنّ النّصّ القرآني فيه يوافق تمامًا الرسم العثماني، إلّا أنّ السور رُتّبت على أساس مصحف ابن مسعود. يتألّف القطعة المخطوطة الأولى من ١٢٢ ورقة -وتحتوي على السور بدء من سورة الحمد وانتهاء بسورة الكهف- والثانية من ١٢٩ ورقة -وتحتوي على السور بدءًا من وسط سورة طه وانتهاء بسورة الناس-وتشملان معًا حوالى ٩٠ بالمئة من النص القرآني الشريف.

لا يُعرف أين كُتب هذا المصحف في الحجاز أو العراق، ولكنّه وُقف على العتبة الرضويّة المقدّسة في القرن الخامس الهجري، ونُسب إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علي خطأ. أبعاد أوراقه المكتوبة على الرق على وجه التقريب- في المخطوطة الأولى ٣٤×٢٢سم، وفي الثانية ٣٠×٤٠ سم، وسطح الكتابة ٢٧ إلى ٢٩×٣٩ إلى ٤٠ عسم، وتضمّ كلّ ورقة ما يتراوح بين ٢٠ و٢٥ سطرًا. يوجد نقط الإعجام في كلتا المخطوطتين، بينما أضيف إليهما نقط الإعراب بالحبر الأحمر في وقت لاحق. فُصلت الآيات عادة بخمسة أو ستة خطوط صغيرة بشكل مثلّثي، وأحيانًا بثلاثة خطوط صغيرة مائلة. يوافق رسم هذا المصحف ما يُعزى إلى مصحف المدينة، كما توافق قراءته القراءة المنسوبة إليها أيضًا (305- 292, pp. 2019, pp. 201).



صورة ۳۲: ۷۹، Mashhad 18go

٤ - السطر الأخير. يُحفظ هذا المخطوط في المكتبة البريطانيّة بلندن ويتألّف
 من ١٢١ ورقة، ويعدُّ من أقدم المصاحف المكتوبة على الرق، ويضمّ نحو ٦٠ بالمئة

<sup>[</sup>۱] - آستان قدس رضوي.

من النص القرآني، إذ يبدأ من الآية ٤٢ من سورة الأعراف ويستمر بلا انقطاع حتى الآية ٧٧ من سورة الزمر، ثم يبدأ من الآية ٣٦ من سورة غافر وينتهي بالآية ٧١ من سورة الزخرف. وعلى الرغم من الزعم بأنّ هذا المصحف أحد المصاحف التي أرسلها عثمان إلى الأمصار، فهو مصحف يعود إلى عهد متأخّر عن عثمان أقصاه النصف الثاني من القرن الأول الهجري، إلا أنّه يوافق خصائص المصحف الشامي حسب ما ورد في مصادر القراءات. يبدو أنّ الأب تشستر [1] جلبه من مدينة الفسطاط المصرية -من جامع عمرو بن العاص على وجه التحديد - إلى إنجلترا وأهداه إلى المكتبة البريطانيّة عام ١٨٧٩ الميلادي (آلتي قولاج، ٢٠١٧، صص ١٤ -٧٧).



صورة ٣٣: ١٣، Or 2165

0 - السطر الخامس. هذا المخطوط المحفوظ به في المكتبة الوطنيّة الروسيّة جزء من مصحف جلبه مارسيل في القرن الثامن عشر الميلادي من جامع عمرو بن العاص إلى فرنسا، وانتقل ضمن المجموعة الخاصّة به إلى المكتبة الروسية بعد موته. ويتألّف من ٣٢ ورقة أبعادها ٨٠٠×١٨٥م، ويحتوي على النص القرآني بدءًا من سورة الأنفال وانتهاء بالآية ٧٩ من سورة هود (,2018, 2018).



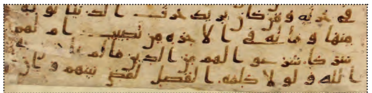
لحلوه و بو بو بالرحوة و بطبور الله و د سولدا و طبر حمد الله اراله عود حصو عدالله المو منبو المو منبو المو منبو المو منبو المو منبو علم و منبط المو منبو علم و طبية و حدث حدد المحاد و المنعفر و المنعفر و المنطق و ما لله ما فلوا و لمد فلوا حلوه المنتو و حدو المدا بالمد

صورة ٣٤: 17، Marcel 9 عاظ

## النموذج الثاني

توجد "لهم" في سورة الشورى الآية ٢١: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَوُا شَرَعُواْ لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنْ بِهِ اللَّهُ ﴾ في المخطوطات التالية دون إجراء تعديل سابق عليها. إذًا كتابة "لهم" فوق الكلمة الخاطئة المحذوفة تدلّ على التعديل الذي أجري بسبب إيجاد الموافقة بين مصحف باريسينو -بتروبوليتانوس والمخطوطات القرآنيّة السابقة عليه، والتي توافق النّصّ القرآنيّ في عصرنا هذا. وإن افترضنا أنّ الكلمة المحذوفة -كما ادّعى بروبيكر - هي لفظة «له»، فمن الواضح أنّ حذفها كان بسبب الخطأ النحوي في الآية بهذا التعبير؛ لأنّ الضمير إن كان مفردًا فلا مرجع له في هذا الكلام، وإن كان جمعًا فيعود إلى «لهم» في بداية هذه الآية المباركة.

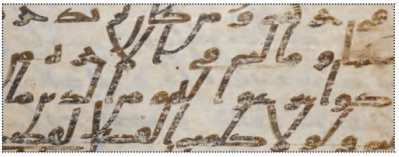
١ - السطر الثالث. تقدم التعريف بهذا المخطوط في الرد على النموذج الأول.



صورة ۲۵: Mashhad 4116go

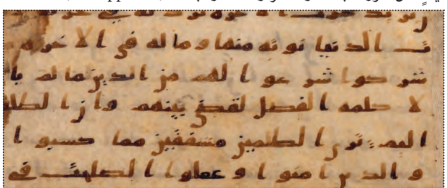


٢ - السطر الثالث. تقدمَ التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الأول.



صورة ٣٦: ١٨، Or 2165

٣ - السطر الثاني. تقدّم أنّ مارسيل وشرفيل جلبا بعض المخطوطات القرآنيّة من جامع عمرو إلى فرنسا، ومنها مصحف انقسم إلى عدة أجزاء، جزء منه محفوظ في المكتبة الوطنية الروسية تحت رقم 9 Marcel، وجزء منه يُحفظ في المجموعة الخاصّة الوطنية الفرنسية تحت رقم 326a وجزء منه يُحفظ في المجموعة الخاصّة بناصر خليلي، وجزء منه -وهو الذي التُقطت منه الصورة أدناه - بيع في مزاد أقيم في مدينة رين الفرنسية عام ٢٠١١ للميلاد لمتحف الفن الإسلامي بالدوحة، واليوم يحتفظ بـ ٢٩ ورقة منه تحت رقم 17.2013.29.1 وبـ٧ أوراق أخرى تحت رقم عافر وانتهاء بالآية ٣٦ من سورة الطور مع انقطاع في سورة الزخرف، والثاني يحوي غافر وانتهاء بالآية ٣٨ من سورة الطور مع انقطاع في سورة الزخرف، والثاني يحوي أيات من سور المجادلة والحشر والصف والجمعة (3- 2 . ibid., pp. 2).



صورة ۳۷: Rennes 1 = MIA 2013.29.1



3 - بداية السطر الرابع. تحتفظ بهذا المخطوط مكتبةُ تشستر بيتي في دبلن العاصمة الإيرلندية. ويتألّف من ٣٢ ورقة أبعادها ٣٠٥×٣٨١مم، مكتوبًا بالخط الحجازي على الرق، ويحتوي على النّصّ القرآني بدءًا من الآية ٦ من سورة القصص وانتهاء بالآية ٢٤ من سورة الفتح. لا يُعرف عمر المخطوط ولا ناسخُه، إلا أنّه يعود إلى القرن الأول الهجري[1].



صورة ٣٨: ٢٤، Is 16151

## النموذج الثالث

لم تسقط كلمة "الله" في الآيات التي أشار إليها بروبيكر من المخطوطات التالية، وهذا يدل على أن زيادة تلك الكلمة المباركة إلى النماذج التي عثر عليها بروبيكر ليست لها سبب إلا سهو الناسخ، وخصوصًا عندما أدّى سقوط هذه الكلمة المباركة إلى الخطأ المعنوي في الآية، كما صرّح بروبيكر بذلك، بينما زعم زيادتها تحريفًا للقرآن ولا تدقيقًا للنسخة على أساس أصله.

أ) سورة الأحزاب الآية ١٨: ﴿قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ ﴾.

١ - السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الثاني.



صورة ۳۹: Mashhad 4116go مورة ۳۹

٢ - السطر الأول. تقدمَ التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الثاني.



صورة ٤٠: ا1615 s ،٨ظ

٣ - السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الأول.



صورة ٤١: ٩٥، Or 2165

ع - بداية السطر الأخير. هذه الصورة تعود إلى المصحف المعروف بـ"صنعاء ١"،
 والذي تقدّم ذكره في الفصل السابق، وهنا تجدر الإشارة إلى معلومات عن الكتابة

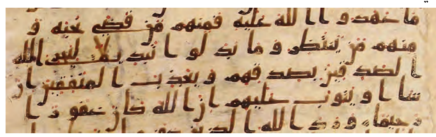
# العَيْنَ الْحَطِّوْطَ الْعِرَانِينَ ﴿

الفوقيّة، وهي: إنّ أبعاد أوراق هذا المخطوط ٢٨×٣٧سم، وهي مكتوبة بالحبر البنى الغامق، ويقل فيها نقط الإعجام، وتخلو من نقط الإعراب<sup>[1]</sup>.



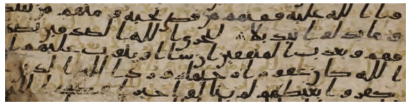
صورة ٤٢: 27.1 DAM أ

- ب) سورة الأحزاب الآية ٢٤: ﴿لِيَجْزِىَ اللَّهُ الصَّادِقِينَ بِصِدْقِهِمْ ﴾.
- ١ نهاية السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الثاني.



صورة ٤٣: Mashhad 4116go

٢ - السطر الثاني. تقدم التعريف به آنفا.



صورة ٤٤: 27.1- 10 PAM ورة على المراد

٣ - السطر الثاني. يحتفظ بهذا المصحف الحجازي في مكتبة برلين الحكومية[٢] بألمانيا، ويتألف من ٢٤ ورقة مكتوبة على الرق الأصفر الناعم أبعادها ٢٨×٣٣٣

<sup>[1] -</sup> https://corpuscoranicum.de/handschriften/index/sure/33/vers/18?handschrift=117

<sup>[2] -</sup> Staatsbibliothek zu Berlin.

إلى ٣٦مم، وكل ورقة تضم ما يتراوح بين ٣١ و٣٣ سطرا، ويحتوي على آيات من سور لقمان والسجدة والأحزاب[١].



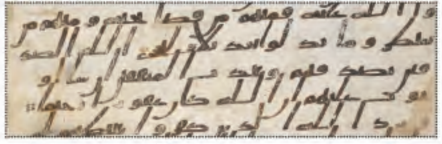
صورة ۵۵: Ms. or. fol. 379 عو

٤ - نهاية السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المخطوط في الرد على النموذج الثاني.



صورة ٤٦: ا1615 s ، ٨ظ

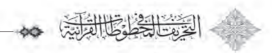
٥ - نهاية السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الأول.



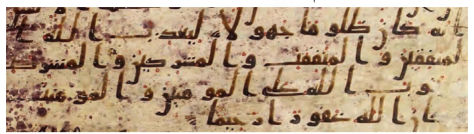
صورة ٤٧: ٩٥، Or 2165

ج) سورة الأحزاب الآية ٧٣: ﴿ وَيَتُوبَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾.

<sup>[1] -</sup> https://corpuscoranicum.de/handschriften/index/sure/33/vers/24?handschrift=487

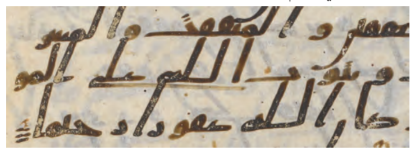


١ - السطر الثالث. تقدم التعريف بهذا المخطوط.



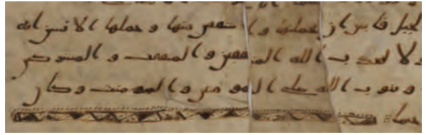
صورة ٤٨: Mashhad 4116go

٢ - السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المخطوط.



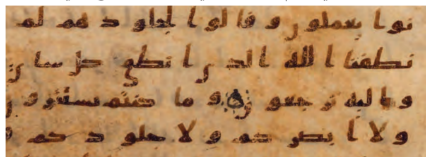
صورة ٤٩: ٩٨، Or 2165

٣ - السطر الأخير. هذا المصحف هو أحد المخطوطات المكتشفة في الجامع الكبير بصنعاء، ويحتفظ به في دار المخطوطات في العاصمة اليمنية، ويتألف من ٥٠ ورقة أبعادها ٣٠٠×٢٠٠مم، مكتوبًا على الرق بالخط الحجازي[1].



صورة ٥٠: 29.1 - ٢٠، DAM 01 - ٢٠٠ صورة ٥٠: ٥٠ الآدِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾.

١- السطر الثاني. تقدم التعريف به في الرد على النموذج الثاني.



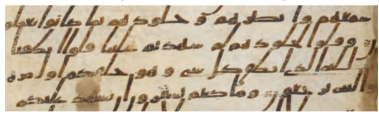
صورة ۱ ه: Rennes 1 = MIA 2013.29.1

٢- السطر الثالث. تقدم التعريف به.



صورة ۵۲: ۱**۲۵:۱۶ ۲۳**۱ و

٣- نهاية السطر الثاني وبداية السطر الثالث. تقدم التعريف به.



صورة ٥٣: ١١٥، Or 2165



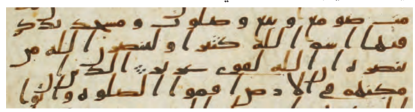
٤- نهاية السطر الثالث من الجانب الأيسر وبداية السطر الرابع من الجانب
 الأين. تقدم التعريف به.



صورة ٥٤: 27.1- 10 PAM ورة عورة

## ه) سورة الحج الآية ٤٠: ﴿ يُذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا ﴾.

1- نهاية السطر الأول وبداية السطر الثاني. هذا المخطوط من المصاحف التي درسها بروبيكر، ووجد فيها عددًا من الأخطاء، ولكنّه لم يستند إلى هذا الجزء -أي الجزء Arabe 328c من مصحف باريسينو -بتروبوليتانوس- لأنّه يرفض دعواه بشأن زيادة كلمة «الله» المباركة في وقت متأخّر عن كتابة المخطوطات المبكرة. والجدير بالذكر أنّ هذا الجزء من المصحف يماثل جزءه الثاني السابق ذكره من حيث الخط، كما يقلّ فيه نقط الإعجام ويخلو من نقط الإعراب، وكذلك كُتب بالحبر البني على الرق، إلّا أنّ أبعاد أوراقه الستة عشر تختلف عن أوراق الجزء الثاني، إذ تضم كل ورقة من هذا ما يتراوح بين ٢٤ و٢٥ سطرًا، وأبعادها ٢٤٥×٣٣٣مم، بينما سطح الكتابة ٢١٥×٣٠٠ إلى ٣١٢ مم، فضلًا عن أنّ هذا الجزء ليست فيه علامات التخميس والتعشير بخلاف الجزء الثاني (61- 60- 60).



صورة ٥٥: ٨٤، Arabe 328 ٨٤٠

٢- نهاية السطر الثالث. تقدم التعريف به.



صورة 56: 8، Mashhad 4116go

٣- السطر الثالث. تقدم التعريف به آنفا.



صورة ۵۷: 29.1 - 10 DAM او

٤- السطر الثاني. تقدم التعريف به.



صورة ۵۸: ۲۰، Or 2165

و) سورة النور الآية ٥١: ﴿ دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾.

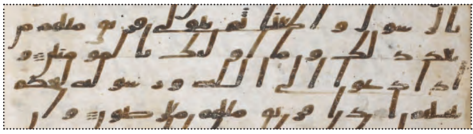
۱- بداية السطر الثالث. تقدم التعريف به. من المستغرب أنّ بروبيكر يصرّح بأنّ الآية لو كانت ﴿ دُعُوا إِلَى وَرَسُولِهِ ﴾ -كما عثر عليها في مخطوط -13 Marcel الآية لو كانت بينما لا يرى سقوطَ الكلمة خطأً وقع من الناسخ وزيادتَها تصحيحًا لذلك الخطأ النسخي!



# ا ظلاما نو نولے فر به منهم مر بعد خوالے۔ و ما ا و لبنا بالمو منز ، و ا د ا دعوا با لے الله و دسوله لبدخ بشهم ا دما فر سو منهم معدد طور و یا رنص لهم الله نا نوا

صورة ۵۹: ۱۷، Mashhad 4116go

٢ - السطر الثالث. تقدم التعريف به.



صورة ٦٠: ٦٠ ٥٣ م٠٢ظ

T - السطر الأوّل. هذا المصحف هو من أقدم المخطوطات القرآنيّة التي جلبها المستشرق الألماني ويتسشتاين<sup>[1]</sup> من المسجد الأموي بدمشق إلى أوروبا في القرن التاسع العشر الميلادي، وباعها لمكتبة برلين الحكوميّة، وهي اليوم في نفس المكتبة. يتكوّن هذا المصحف من ٢١٠ ورقة، وهو مكتوب بالخط الحجازي المعيار (109- 107 pp. 107)، بألوان البني والأسود والأحمر، على المعيار (و10- 107 pp. 107×٣٣٥م، وسطح الكتابة٢٢×٣٠سم، وكل رق أصفر وأبيض. أبعاد أوراقها ٢٦٥×٣٣٥م، وسطح الكتابة٢٢×٣٠سم، وكل صفحة تضم ما يتراوح بين ٢٣ و٢٥ سطرًا. وُضع في المصحف نقط الإعراب باللون الأحمر عادة، وهناك علامات لفواصل الآيات، وهي ست خطوط صغيرة تقع في ثلاثة صفوف مائلة<sup>[2]</sup>.

<sup>[1] -</sup> Johann Gottfried Wetzstein (1815-1905).

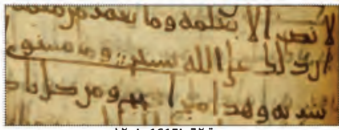
<sup>[2] -</sup> http://orient -digital.staatsbibliothek -berlin.de/receive/SBBMSBook\_islamhs\_00024339



صورة ۲۱: ۱۳۵، Wetzstein II 1913 و

ز) سورة فاطر الآية ١١: ﴿إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾.

١ - السطر الثاني. تقدم التعريف به. يَعرف بروبيكر تمامًا أنّ الآية لو كانت «إِنَّ ذَلِكَ عَلَى يَسِيرٌ» -كما عثر عليه في المخطوط المشار إليه- لخالفتْ القواعدَ العربية؛ أفيُعقل أنّ الآية نزلت هكذا لا تفيد معنى ثم عُدّلت بعد مرور أعوام من وفاة رسول الله عَنِينَ أيدينا اليوم ولكن الله عَنِينَ أيدينا اليوم ولكن ناسخ مخطوط 13 Marcel أخطأ في كتابتها، فتم تصحيحها فيما بعد على أساس المخطوطات الأخرى الصحيحة في ذلك الزمن، كما وردت الآية في المخطوطات التالية دون إجراء تصحيح عليها.



صورة ٦٢: ١٤١٥١ ا ١٢، او

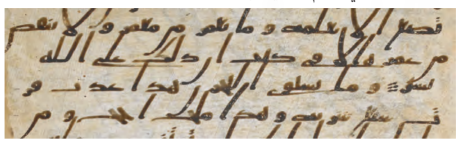
٢ - السطر الأخير. تقدم التعريف به.



صورة ٦٣: Mashhad 4116go



٣ - السطر الثاني. تقدم التعريف به.



صورة ٦٤: ١٠٢، Or 2165

3 - السطر الثالث. ما يلفت الانتباه في هذا المخطوط هو كتابة حرف «على» بشكل «علا»، وهذا خلاف ما ورد أن حرف «على» رُسم في جميع المصاحف القديمة بالياء (المهدوي، ١٤٣٠، ص٥٤)! وتوجد هذه الظاهرة في بعض المخطوطات القرآنيّة الأخرى بالخط الكوفي أيضًا.



صورة ٥٦: 27.1 - ٢٥، DAM 01 - ٢٥. عند مورة التوبة الآية ٩٣: ﴿ وَطَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾.

١- بداية السطر الثالث. تقدّم التعريف به. ليس من المستبعد أن كاتب مخطوط 21 Marcel أخطأ بين هذه الآية الشريفة والآية ٨٧ من السورة ذاتها: ﴿ وَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾، فأسقط لفظ الجلالة من الآية ٩٣ أيضًا.



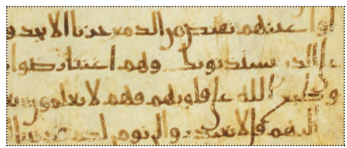
صورة ٦٦: Mashhad 18go، 80

٢- نهاية السطر الثاني وبداية السطر الثالث. هذا المخطوط هو أحد المصاحف
 التي درسها بروبيكر واستند إليه في كتابه، إلا أنّه تجاهل عن موافقة الآيات في هذا
 المصحف الحجازي القديم مع النص القرآني في الوقت الراهن بغية إثبات فرضيته.



صورة ٦٧: Arabe 328، 42

٣- السطر الثالث. هذا مصحف حجازي آخر استفاد منه بروبيكر في كتابه، دون
 أن يستند إليه حيث يعارض دعواه، كما يظهر في الصورة أدناه.



صورة 68: 66 Arabe 330، 66



### ٤- السطر الثالث. تقدم التعريف به سابقًا.



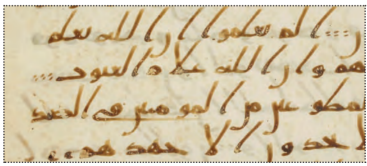
صورة ٦٩: 9 ١٤، Marcel

٥- السطر الثاني. تقدم التعريف به.



صورة ٧٠: ١٤، Or 2165 :٧٠ظ ط) سورة التوبة الآية ٧٨: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ﴾.

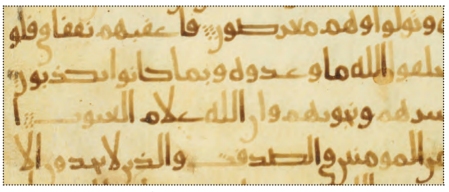
1- السطر الثاني. مع أنّ هذا المصحف هو أحد المخطوطات التي استفاد منها بروبيكر في كتابه، ولكنّه لم يأتِ بصورة من هذا المخطوط الذي تظهر فيه هذه الآية المذكورة دون إجراء تصحيح عليها، إذ هي ترفض دعواه بشأن تلك الآية الشريفة.



صورة ۷۱: Arabe 328 کظ

م بروبیکر

٢- السطر الثالث. تقدّم التعريف بهذا المخطوط الذي استند إليه بروبيكر في كتابه، ولم يلتفت إلى عدم التصحيح في هذه الآية المباركة، كما هو دأبه في كثير من غاذجه.



صورة ۷۲: Arabe 330 مورة

٣- السطر الثالث. تقدم التعريف به.



صورة ۷۳: Mashhad 18go

٤- بداية السطر الثالث. تقدم التعريف به.



صورة ۷٤: Or 2165 عا و



٥- السطر الثالث. تقدم التعريف به.

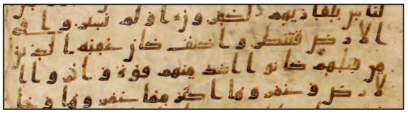


صورة ۷۵: Marcel 9 ۱۳، Marcel

### النموذج الرابع

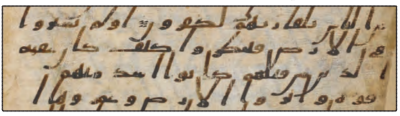
لا توجد لفظة في المصاحف القديمة بين كلمة "عاقبة" وكلمة "الذين" في سورة الروم الآية ٩: ﴿فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ﴾، خلافًا لِما زعمه بروبيكر أنّ لفظة تتكوّن من نحو ستة أحرف أزيلت من القرآن، كما يظهر فارغ بينهما في مخطوط 2 Marcel. في الحقيقة المصاحف القديمة تؤيّد النّصّ القرآني الذي بين أيدينا -كما يظهر ذلك في الصور التالية- وتدلّ على الخطأ النسخي الوارد في ذلك المخطوط المذكور؛ فلعلّ ناسخَه كتب "... عقبة الذين" في آخِر سطر من الورقة ٣٠ظ، ثم بدأ بـ "الذين من ..." في الورقة التالية، ولمّا راجع ما كتبه أدرك الخطأ، فأزال المفردة المكرّرة في الورقة ٣٠ظ، فبقي فارغًا بعد "عقبة"، وهو يلائم لفظة تتكوّن من نحو ستة أحرف، وهي كلمة "الذين" المكوَّنة من خمسة أحرف.

## ١ - نهاية السطر الثاني.



صورة ۷۱: Mashhad 4116go سورة ۷۸

٢- نهاية السطر الثاني وبداية السطر الثالث.



صورة ۷۷: ۸۸، Or 2165

إضافة إلى هذين المصحفين اللذين يسبقان مخطوط 2 Marcel زمنيًّا، هُّة مصاحف مخطوطة أخرى يقدَّر تاريخه بالقرن الثاني الهجري، أي الفترة التي كُتب فيها مخطوط 2 Marcel حسب ما قاله بروبيكر.

٣- السطر الثالث. يحتفظ بهذا المصحف الشريف في المكتبة المركزيّة للعتبة الرضويّة المقدّسة بمدينة مشهد، ويُنسب إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عيكم، ويحتوي على النص القرآني بكامله إلّا ما فُقد من أوراق المصحف. ويتألّف من ١٦٣ ورقة أفقيّة أبعادها ٢٥×٣٠سم، وسطح الكتابة ٢٠×٢٥سم، وتضم كل ورقة ١٦ سطرًا. وكُتب بالحبر الأسود على الجلد، ووُضع فيه نقط الإعجام، وكذلك رُسم نقط الإعراب باللون الأحمر. وُقف المصحف على العتبة المقدّسة في عام ١٠٠٩هـ. على يد الشاه عباس الأول.



صورة ۷۸: Mashhad 1go مصورة ۲۳۸،

٤- نهاية السطر الثالث وبداية السطر الرابع. يحفظ هذا المصحف الشريف في المكتبة المركزيّة للعتبة الرضويّة المقدّسة، ويتألّف من ٣٦٣ ورقة أفقيّة أبعادها ٢٢×٢٢سم، بينما سطح الكتابة ١٨×٢٤ سم، وتضمّ كلّ من الأوراق ١٥ سطرًا، وتحتوي على القرآن الكريم ما عدا بعض السور الأخيرة التي سقطت من هذا المصحف. وكُتب بالخط الكوفي على الرق بالحبر الأسود، وفيه نقط الإعجام قليلًا،

بينما متاز بثلاثة ألوان لنقْط الإعراب؛ ففيه نقَط حمراء للدلالة على قراءة المصحف، بينما توجد فيها نقاط خضراء ونقاط زرقاء للدلالة على قراءتين أخريين. ورُسمت فيه زهور صفراء للفصل بين الآيات المباركة.



صورة ۷۹: ۲۲٤، Mashhad 21go

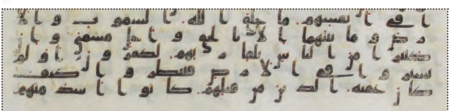
0- نهاية السطر الثالث. هذا المصحف الشريف محفوظ في متحف العتبة الرضوية المقدسة، وهو يتألّف من ٣١٠ ورقة أفقيّة أبعادها ٢٠×٢٩سم، بينما سطح الكتابة ١٥×٢٣ سم، وتضم كل ورقة منه ١٥ سطرًا. وكُتب بالخط الكوفي على الرق الحناوي بالقلم الأسود، ووُضع فيه نقط الإعجام، كما رُسم فيه نقط الإعراب بالحبرين الأحمر والأخضر للدلالة على قراءتين.

اسمون و الا دخوه البته ما بلا بالمو و تا جا مسمو و با و الدسر با و حدوه الموروب الدوروب الدور

صورة ۸۰: Mashhad 26gom، ۸۰ظ

7- بداية السطر الأخير. تَحتفظ بهذا المصحف الشريف المكتبة المركزية للعتبة الرضوية المقدّسة، ويتألّف من ٣٢٥ ورقة أفقية أبعادها ٢٣×٢٩سم، بينما سطح الكتابة ٢٦×٢٢سم، وتضم كل ورقة منه ١٧ سطرًا. وكُتب على الرق الحمّصي بالقلم الأسود، ويخلو من نقط الإعجام، ولكنه تحتوي على نقط الإعراب باللون الأحمر. كذلك فيه خطوط مائلة صغيرة للدلالة على فواصل الآيات، كما توجد فيه زخرفات تفصل السور.





صورة ۸۱: Mashhad 3540go، ۲۱۲ظ

### النموذج الخامس

استند بروبيكر في هذا النموذج إلى مصحف عائد إلى القرن الثامن أو التاسع للميلاد، وعثر على حوالي ثلاثين تصحيحًا في أوراقه الاثنتي عشرة، تؤدّي بعضُ التصحيحات إلى معارضة هذا المصحف مع النص القرآني الراهن (,2019, p. 47). مع أنّ هذا التصريح -أي معارضة بعض التصحيحات الواردة فيه مع القرآن الذي بين أيدينا اليوم- ترفض دعوى بروبيكر نفسه أنّ التصحيحات الواردة في المخطوطات القرآنية تتّجه نحو الموافقة للمصحف الأميري، ولكن ما وجده في هذا المخطوط مجرّد أخطاء نسخيّة ارتكبها كاتب مبتذل. لذلك ثمّة ملاحظة جديرة بالذكر حول هذا المخطوط المغلوط قبل عرض الصور من المصاحف المبكرة التي وردت فيها الآيات المباركة حيث توافق النص القرآني دون اجراء تصحيح عليها بالمرة، وهي:

تختلف نفاسة النسَخ المخطوطة وقيمتُها باختلاف نسّاخها؛ إذ كان بينهم جاهل وعالم وطالب العلم والمتوسط بينهم (الطباع، ٢٠١١، ص١٦٥). وقد ساعد بعض النسّاخ الذين تنحصر جهودهم في استنساخ الكتب وبيعها للناس على ظاهرة التصحيف في المخطوطات؛ إذ كانوا غالبًا غير عالمين باللّغة ليتمكّنوا من تمييز الكلمات والحروف، فارتكبوا أخطاء في الكتابة (دياب، ١٩٩٣، ص١٧١)؛ كما سقطوا حروف العطف تارة وأبدلوها بغيرها تارة أخرى، أو نسوا كلمات صغيرة، مثل: عن، من، به، له. كذلك قد قفزوا كلمة أو أكثر، أو تخطّوا سطرًا بكامله. إضافة إلى ذلك، قد وقعوا أحيانًا في الأخطاء النحويّة أو غيّروا ترتيب الحروف من الكلمة، ولا سيما أحرف المضارعة من الأفعال (التونجي، ١٩٨٦، صص١٦٨). فضلًا

## العَيْنَ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ اللّهِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمِعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمِعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعِلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْعِلْمِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمِعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِقِيلِي الْمُعْلِقِينِ الْمِيلِي الْمُعِلِي الْمُعِلِي الْمِعْلِي الْمِعْلِقِيلِ الْمِعْلِ

عنه، لقد أخطأ هؤلاء النسّاخ كثيرًا عندما نقلوا النصوص من أصل قديم مكتوب بالخط الحجازي إلى مخطوط كتبوه بالخط الكوفي جرّاء عدم معرفتهم لذلك الخط وخصائصه (برغشترسر، ١٩٨٢، ص٨١).

بناء على هذا، يتم التأكيد على معرفة الناسخ ومقدار كفاءته العلميّة بغية التعرّف على مقدار ضبطه في الأداء وعيوبه (الطباع، ٢٠٠٣، ص٢٦)؛ حيث يفضًل المحقّقون النسخة المخطوطة التي تتمتّع بالإتقان والصحّة والضبط على ما ليست لها ميزة سوى القِدم مع كثرة التحريف والتصحيف فيها (عسيلان، ١٩٩٤، ص١٣٤). فتزداد قيمة النسخة التي كتبها عالم جليل أو قابلها أو امتلكها أو راجعَها (الغرياني، ٢٠٠٦، ص٣١؛ عبد التواب، ١٩٨٥، ص٢٧)، ولا بأس بصرف النّظر عن نشر المخطوطات التي ليس لها جدوى تذكر بسبب قلّة الضبط والصحّة فيها (عسيلان، ١٩٩٤، ص ٤٩)؛ إذ تتفاوت النسَخ المخطوطة، حيث هناك ما لا قيمة له من أجل التصحيح (برغشترس، ١٩٨٢، ص٢٥).

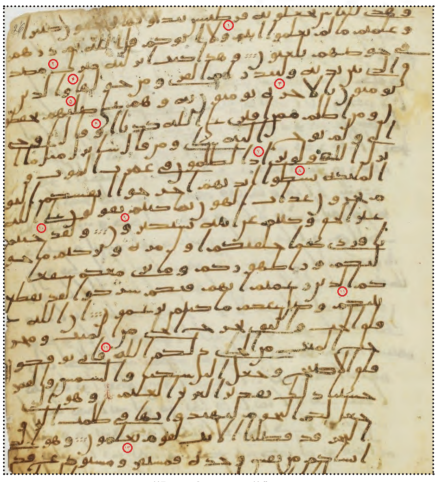
وعلى هذا الأساس اشترط العلماء لناسخ أيّ علم مهما كان ألّا يكتب شيئًا إلّا بعد اطّلاعه على ذلك العلم وممارسته له، حتى يَسلم من الغلط والتحريف والتبديل والتصحيف (النويري، ١٤٢٣، ج ٩، ص٢١٤). وإذا كان الناسخ مجهولًا، فلننظرْ فيما استنسخه؛ فإنّ كفاءته ودقّته وأمانته تتجلّى في النّصّ الذي كتبَه؛ فإن كان النصّ سليمًا يوافق الأصل المنسوخ منه، فالنّاسخ بارع في عمله، وإن كان النّصّ يكثر فيه الأخطاء -كالأخطاء النحويّة والإملائيّة وغيرهما- فما أجاد الناسخ عملَه، فلا قيمة للنسخة المكتظة بالتصحيف والتحريف والخطأ للدراسة والتحقيق. ثم بالنسبة إلى المخطوطات القرآنيّة، إن لم يكن ناسخها على دراية بعلوم كرسم المصحف والقراءات وعد الآي والتخميس والتعشير، يقدّم نسخة مغلوطة -على الرغم من شرفها للنص المبارك الذي تحمله- لا تستحق التحقيق والتعويل عليها في مجال دراسة المخطوطات القرآنيّة القدمة.

وقد واجهنا في هذا النموذج من كتاب بروبيكر مصحفًا مليئًا بالأخطاء والتصحيحات، وهذا يُشعر بأنّ الكاتب لم يحظَ بالمؤهلات التي يفتقر إليها ناسخ القرآن الكريم، وكأنّه كان رسّامًا ليس واعيًا عمّا يستنسخه. ويتّضح ذلك من الأخطاء النحويّة والإملائيّة التي أشار إليها بروبيكر بصدد إثبات فرضيّته، مبنيًا على هذا الدليل الذي لا يصلح أبدًا. ولكن بغضّ النّظر عن عدم صلاحيّة هذا المخطوط للتحقيق والدراسة العلميّة، نأتي بصور من المصاحف التي ترجع إلى عهد أقدم من هذا المخطوط أو هي متزامنة معه. وتثبِت هذه المصاحف القديمة أنّ النّصّ القرآني لم يتعرّض للتغيير منذ كتابته، وأنّ الذي وجده بروبيكر في المخطوط المغلوط ليس موى أخطاء نسخيّة ارتكبها كاتب غير بارع.

تمّ تحديد المواضع الثالثة عشر التي يختلف فيها مخطوط 2003 MS.474. 2003 عن المصاحف الأخرى القديمة -والتي توافق القرآن الذي بين أيدينا- في الصور التالية، وتشتمل على أجزاء من الآيات ٩١ إلى ٩٧ من سورة الأنعام: ﴿...أَنتُمْ (وَلاّ) ءَابَآوُكُمْ... أَنزَلْنَهُ (مُبَارَكُ مُّصَدِقُ) الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ (وَلِتُنذِرَ) أُمَّ الْقُرَىٰ وَوَلاّ) ءَابَآوُكُمْ... وَلَوْ اللّهُ وَالّذِينَ) يُؤْمِنُونَ... عَلَى (صَلَاتِهِمْ) يُحَافِظُونَ... كَذِبًا (أَوْ) قَالَ... وَلَوْ تَرَىٰ (إِذِ) الظَّلِمُونَ... وَالْمَلَتَهِكُهُ (بَاسِطُواْ) أَيْدِيهِمْ... بِمَا (كُنتُمْ تَقُولُونَ) (عَلَى اللّهِ) غَيْرَ الْحَقِّ... شُفَعَآءَكُمُ (اللّهِ فَأَنَى) تُوْفَكُونَ... وَلَا اللّهِ فَأَنَى) تُؤْفَكُونَ... وَدُ فَصَلْنَا الْأَيْبَ لِقَوْمٍ (يَعْلَمُونَ)﴾.

١- تظهر المواضع المذكورة في أحد المصاحف التي استند إليه بروبيكر، وهي موافقة تمامًا للقرآن الكريم المتداول بين المسلمين.



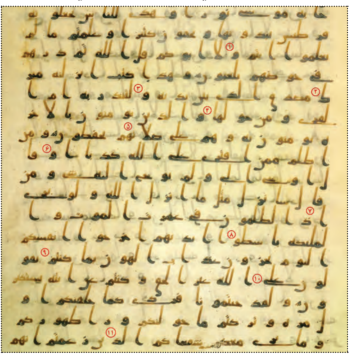


صورة ۸۲: Arabe 328، ۲۱و

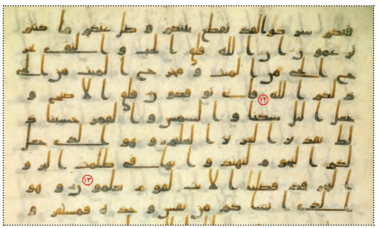
7- تظهر المواضع الثلاثة عشر في هذين الصورتين. يُحتفظ بهذا المخطوط في المكتبة الوطنيّة الروسيّة ويعود تاريخه -حسب الاختبار الكربوني المشع- إلى ما بين منتصف القرن السابع ومنتصف القرن الثامن، غير أنّ دراسة كوديكولوجيّة تقدر تاريخه أكثر من هذا. يتألّف هذا المصحف من ٨٤ ورقة، ٢٦ ورقة منه في المكتبة الوطنيّة الروسيّة (أبعادها ٤١×٣٧سم)، و٥٦ ورقة في المكتبة الوطنية الفرنسيّة تحت رقم 331 Arabe، وورقتين في مكتبة جامعة لايدن تحت رقمين .Cod.or. كُتب المخطوط بالحبر البني على يد ناسخ واحد



بخط BIa وفقًا لتصنيف ديروش. ويقلّ فيه نقط الإعجام وليس له نقط الإعراب. وهذا المخطوط بكامله يشمل ٤٠ في المئة من النص القرآني الشريف<sup>[1]</sup>.



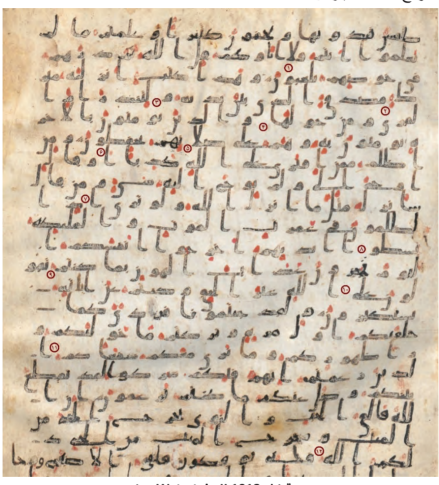
صورة ۸۳: Marcel 3 ۱۲، Marcel



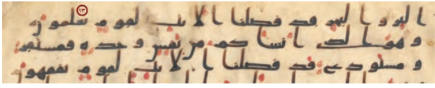
صورة ۸٤: Marcel 3 مورة



٣- تم تحديد المواضع في هذا المصحف الذي تقدّم التعريف به في الرد على
 النموذج الثالث (جزء و).



صورة ۸۵: Wetzstein II 1913 مورة



صورة ٨٦: Wetzstein II 1913 ، ٥ظ

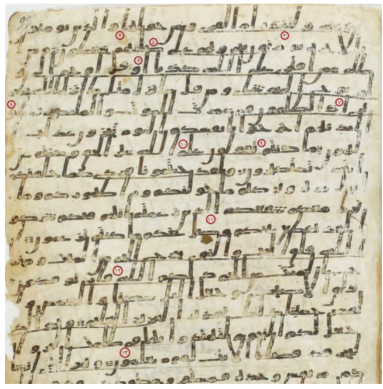
3- تظهر المواضع السابقة الذكر في مصحف باريسينو -بتروبوليتانوس حيث توافق المصاحف المطبوعة. والصورة أدناه تعود إلى الجزء Arabe 328e منه، أي



من الورقة ٩٠ إلى ٩٥، والذي كُتب بالحبر الأسود وبالخط الحجازي على الرق. يظهر في هذا الجزء نقط الإعجام بخطوط مائلة [صغيرة]، بينما يخلو من نقط الإعراب، ولكنّه يتمتّع بعلامات تحدّد التخميس والتعشير، كما وُضعت فيه نقاط ثمانية بشكل دائري للفصل بين الآيات. وأوراقه تضمّ ما يتراوح بين ٢٤ و٢٦ سطرًا، وأبعادها ٣١٥×٣١٥ مم، وتحتوي على آيات من سورتي المائدة والأنعام (,1983, p. 62).



صورة ۸۷: Arabe 328، ۹٤



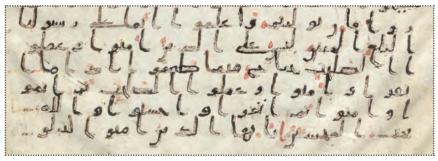
صورة ۸۸: ۹۵، Arabe 328 ۹۵،



## النموذج السادس

من المستغرب جدًّا أنّ بروبيكر يقرّ بأنّ الخطأ الذي أشار إليه في نموذج السادس خطأٌ نسخيًّ بسيطٌ وقع جرّاء خلط الناسخ بين التعابير الواردة في سورة المائدة الآية ٩٣: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا إِذَا مَا التَّقُوْا وَآمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ ثُمَّ اتَّقُوْا وَآمَنُوا ثُمَّ اتَّقُوْا وَآمَنُوا ﴾، وعلى الرّغم من ذلك يتشبّث بهذا التصحيح دليلًا على التحريف في القرآن الكريم! إضافة إلى ذلك، قال إنّ زيادة الألِف في نهاية «عملوا» بقلم يختلف عن قلم الناسخ للمخطوط تتعلّق بقواعد الكتابة (53- 52 . gp. 2019, pp. أحسنوا» فهو زيادتها أو سقوطها دليلًا على التحريف في النصّ القرآنيّ الشريف، ولا داعيَ للرد على ما تقدّم من كلامه. وأمّا ما ذكره من زيادة الألِف في بداية «أحسنوا» فهو خطأ نسخي آخر؛ فليس من المستبعد أن ينسى الناسخُ الذي يهمل جزءًا من الكلمة سهوا. لذلك لم يحدث هذا الخطأ في المخطوطات القرآنيّة المبكرة؛ لأنّ ما وجده بروبيكر ليس سوى تصحيح على أساس المصاحف المتقدّمة زمنيًا على المخطوط الذي أشار إليه.

١ - السطر الثاني فصاعدًا. تقدمٌ التعريف به في الرد على النموذج الثالث.



صورة ۸۹: ۱۹۱3 Wetzstein ۱۱ عظ

#### ٢- السطر الأول وما بعده.



صورة ۹۰: ۱8go هورة ۹۰: ۴۸

٣ - السطران الثاني والثالث. هذه الصورة للمخطوط المعروف بمصحف سانت بطرسبورغ. يتألّف هذا المخطوط من ٩٧ ورقة (منها ٨١ ورقة تتعلّق بجمعيّة الدراسات الشرقيّة في سانت بطرسبورغ، و١٢ ورقة تتعلّق بنسخة مستكشفة في قرية كاتا لانجر، وورقتان لمكتبة ابن سينا في بخارَى، وورقة لجمعيّة الدراسات الشرقيّة في طشقند، وورقة لمكتبة إدارة شؤون المسلمين في طشقند) ويحتوي على النص القرآني بدءًا من الآية ١٧ لسورة البقرة وانتهاء بالآية ١٢ لسورة نوح، إلّا ما فقدت من أوراقه. قام المستعرب الروسي إفيم رضوان [1] بتحقيق هذا المصحف ونشر صورة طبق الأصل [2] عام ٢٠٠٤ الميلادي، وأهدي ذلك بعنوان «مصحف عثمان» [3] إلى قادة البلدان الإسلاميّة. ورغم أنّ الاختبار الكربوني المشع قدّر تاريخه بفترة زمنيّة تتراوح بين عامين ١٥٨ و٣٨٥ للهجرة [4]، تظهر الدراسات الباليوغرافية أنّ المصحف يعود إلى القرن الثاني الهجري، أي فترة تطوّر فيها الخط الحجازي إلى الخط الكوفي (توكلي ومحمدي أنويق، ١٣٩٥، صص١٣٦٠). إذًا يمكن تصنيف هذا المصحف من نوع الحجازي المتأخّر، وعلى هذا الأساس ليست كتابته بعيدًا عن المصحف الذي استند إليه بروبيكر.

<sup>[1] -</sup> Efim Rezvan (1957 -).

<sup>[2] -</sup> Facsimile.

<sup>[3] -</sup> The Qur'ān of 'Uthmān (St. Petersburg, Katta -Langar, Bukhara, Tashkent), St. Petersburg Centre For Oriental Studies, 2004.

<sup>[</sup>٤] - هذه الفترة الزمنية الكبيرة توحى بأن الاختبار لم يكن دقيقًا ولا ناجعًا.





صورة ۹۱: E20، ۱۹و

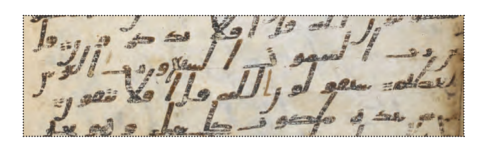
## النموذج السابع

ليس التصحيح المشار إليه في هذا النموذج إلا خطأ نسخيًا آخرَ تمّ تصحيحه على يد كاتب أدرك الخطأ عند قراءة المصحف، فعدّله على أساس المصاحف الأخرى التي يرد فيها ذلك التصحيح -مثل المصاحف القديمة التي تمّ تصويرها فيما يليوهي التي توافق النّصّ القرآني في العصر الراهن. ولا يبدو سقوط كلمة «السبع» من سورة المؤمنون الآية ٨٦: ﴿قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ وكتابة "والأرض" بدلًا منها غريبًا؛ لأنّ تعبير "السماوات والأرض" من التعابير الشائعة والمتداولة في القرآن الكريم، لذلك عندما كتب الناسخُ كلمةَ "السموت"، ظنّ أنّ الكلمة اللاحقة هي "والأرض"، فكتبها ولم ينتبه إلى خطئه، ولكن الذي قرأ المصحف فيما بعد قام بتصحيحه بقلم يختلف عن قلم الناسخ، كما كتب "السبع" وخريش "والأرض".

ثم بالنّسبة إلى زيادة الألِف قبل كلمة "لله" المباركة في الآية التالية: ﴿سَيَقُولُونَ كِلّهِ ﴾، فهي نموذج للأثر المتبادل بين القراءة ورسم المصحف -والذي أنكره بروبيكر كما مرّ سابقًا- ولا يُعدّ تحريفًا للقرآن المجيد؛ لأنّ اختلاف القراءات -كما تقدّم في البحث عن "التصحيحات التي تؤدّي إلى الوفاق بين المخطوطات ومصحف القاهرة ١٩٢٤"- ليس دليلًا على المرونة في النصّ القرآنيّ ولا التحريف في آياته الشريفة؛ فما كتبَه الناسخ الأصلي يوافق قراءة عدد من القرّاء -بما فيها قراءة عاصم برواية حفص، وهي قراءة المصحف الأميري- ولكن التصحيح الوارد في المخطوط جعله

موافقًا لقراءة عبد الله والحسن والجحدري ونصر بن عاصم وأبي عمرو ويعقوب واليزيدي وبعض آخر من القرّاء (انظر: الخطيب، ١٤٢٢، ج ٦، صص ٢٠٠٠). وسترى نماذج أخرى لهذا الاختلاف في القراءة تظهر بجلاء في المخطوطات التالية.

١ - السطر الثاني. يبدو أنّ الألف أضيفت في وقت متأخّر إلى السطر الثالث قبل
 كلمة «لله»، وجعلتْ الآية موافقة لقراءة القرّاء المذكورين آنفًا، إلّا أنّها لا تؤثّر
 على المعنى تأثيرًا.



صورة ۹۲: ۲۶، Or 2165

فضلًا عن هذا المخطوط الحجازي القديم، هناك مخطوطات كوفيّة يقدَّر تاريخها بالقرن الثاني للهجرة، أي الفترة التي يعود إليها المخطوط الذي استند إليه بروبيكر حسب قوله، توجد فيها الآياتُ المباركة حيث توافق المصاحف التي بين أيدينا اليوم.

7- بداية السطر الثاني. تقدّم التعريف بهذا المخطوط في الرد على النموذج الرابع. نجد في هذا المصحف الشريف في نهاية السطر الثاني وبداية السطر الثالث وردت الآيتان ٨٧ و٨٩ من سورة المؤمنون بلفظ ﴿سَيَقُولُونَ اللّهُ ﴾، وهذا يوافق القراءة التي رآه بروبيكر في المخطوط الذي استند إليه، دون إجراء تعديل عليه في هذا المصحف.







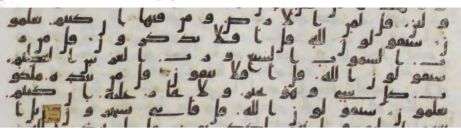
صورة ۹۳: Mashhad 1go کظ

٣ - السطر الثالث. يُحفظ هذا المصحف الشريف في المكتبة المركزيّة للعتبة الرضوية المقدّسة، ويتألّف من ٢٠٢ ورقة أبعادها ٢١×٩سم، وسطح الكتابة ٥٩×٥٤١مم، وكل منها تضم ١٦ سطرًا، وهو يحتوي على النص القرآني بدءًا من الآية ٧٦ لسورة آل عمران وانتهاء بالآية ٤٢ لسورة الطور، وهذا يعني أنّ أوراقًا كثيرةً منه قد ضاعت. وكُتب على الجلد بالقلم الأسود وبالخط الكوفي. يقلّ فيه نقط الإعجام، ولكن نقط الإعراب فيه موضوع بالحبر الأحمر عادة. جدير بالذكر أنّ الآيتان ٨٧ و٨٩ من سورة المؤمنون وردتا في هذا المصحف أيضًا بلفظ ﴿سَيَقُولُونَ السَّهُ ﴾، وما أضيفت إليهما الألفُ لاحقًا، بل هي كتابة الكتاب الأصلى للمخطوط.



صورة ۹٤: ۱۰۷، Mashhad 3148go

3- السطر الثالث. تقدّم التعريف بهذا المخطوط في الرد على النموذج الرابع. قراءة هذا المصحف أيضًا توافق المصحف الذي أشار إليه بروبيكر، غير أنّها ترجع إلى الكتابة الأولى للمخطوط، دون إجراء تعديل عليه.



صورة ٩٥: Mashhad 3540go، 181 عظ

0- بداية السطر الثالث. تقدم التعريف بهذا المخطوط في الردّ على النموذج الرابع، وكذلك يشمل قراءتين -إحداهما وُضعت باللون الأحمر والأخرى بالأخضر- تتضحان بجلاء في هذه الصورة، إذ نجد الألف في السطر الثالث كُتبت بالحبر الأخضر للدلالة على الاختلاف في قراءة الآية عن القراءة التي تُسقِط الألف وتضيف إلى الكلمة لامَ الجرّ.



صورة ۹۱: Mashhad 26gom، ۱۲6: ۹۹

7- السطر الثالث. تقدّم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الرابع. هذه الصورة أوضح في الدلالة على الاختلاف في قراءة الآيتين المذكورتين منذ القرون الأولى، ففي السطرين الثالث والخامس الألفُ مكتوبة بالقلم الأسود، وعليهما خربشة خضراء تشير إلى عدمهما في القراءات الأخرى.



صورة ۹۷: Mashhad 21go، 190



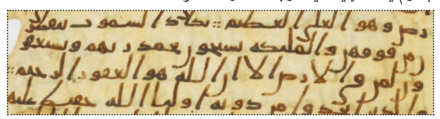
#### النموذج الثامن

قال بروبيكر بكل صراحة أن التصحيح الذي عثر عليه في هذا النموذج أجري على يد مَن كتب المخطوط نفسُه، وذلك بعد أن أدرك خطأه في الكتابة الأولى (Brubaker, 2019, p 58). فلا يُعرف أيّ شيء يريد إثباتَه بهذا النموذج الذي لا يمت إلى تحريف القرآن بصلة! لذلك نترك الرد على هذا النموذج -أي الخطأ النسخى الواضح- الذي لا يعتد به.

### النموذج التاسع

لم تسقط كلمة "الرحيم" في سورة الشورى الآية ٥: ﴿ أَلَا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ من المخطوطات التالية، وهذا دليل على أنّ المخطوط الذي يخلو من هذه الكلمة حدث فيه خطأ نسخيّ، ثم عُدّل على يد شخص آخر أدرك معارضة هذا المخطوط المغلوط للمخطوطات الأخرى الصحيحة في ذلك الزمن.

1- السطر الثالث. هذا المخطوط من المصاحف التي استفاد منها بروبيكر في كتابه ولم يستند إليه حيث وجده معارضًا لدعواه.



صورة ۹۸: Arabe 328 مهوو

٢- السطر الثالث.



صورة ۹۹: Rennes 1 = MIA 2013.29.1 ،۹۹

#### ٣- بداية السطر الثالث.



صورة ۱۰۰: Wetzstein II 1913 ،۱۰۰ و

٤- نهاية السطر الثالث وبداية السطر الرابع.



صورة ۱۰۱: ۱۷، Or 2165

٥- بداية السطر الثاني. للأسف لا تظهر المفردات الأخرى قبل «الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»
 في السطر الأول من هذه الصورة بسبب الأضرار اللّاحقة بالورقة.



صورة ۷۵، Mashhad 4116go :۱۰۲

### النموذج العاشر

قراءة الجمهور للآية ١٣٧ من سورة البقرة هي: ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ وَاءة الجمهور للآية ١٣٧ من سورة البقرة هي: ﴿ فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ ﴾، ولكنها رُويت عن ابن عباس وابن مسعود وابن مجاهد وأبي صالح وأنس بحذف «مثل» (الخطيب، ١٤٢٢، ج ١، ص٢٠١)، غير أنّ هذه القراءة تخالف رسم مصاحف الأمصار جميعها (ابن أبي داود، ١٤٢٣، ص١٩٦)، فهي قراءة شاذة -ولعلّها

جعله موافقًا للمصاحف المتقدّمة عليها.

اجتهاد ممن رُوي عنه أو عُزي إليه- لا يمكن نسبته إلى الله سبحانه؛ لأنّها غير متواترة لم تُنقل إلا عن عدد قليل من الصحابة، إن افترضنا صحّة ما نُسب إليهم. فضلًا عنه، كتابة هذه الآية في المخطوطات القرآنيّة المبكرة تدلّ على صحّة القراءة المتّفق عليها، وكذلك حاجة المخطوط الذي تعرّضَ للتصحيح إلى ذلك التعديل الذي

١- بداية السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج السادس.



صورة ۱۰۳: E20، ۲و

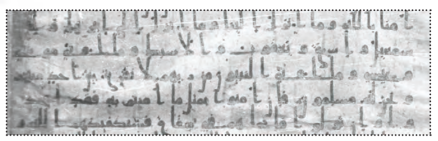
٢- السطر الثالث.



صورة ۱۰۶: Wetzstein II 1913، ٥و

٣- السطر ما قبل الأخير. هذه الصورة تظهِر مصحفًا حجازيًا صوّره برغشترسر في تركيا، وهي محفوظة ضمن مجموعة صوره التي يمتلكها مشروع «كوربوس كورانيكوم» الألماني -الفرنسي، وتقدّم الكلام عنها في فصل «ملخص من اهتمام المستشرقين».





صورة ۱۰۵ : Gotthelf -Bergsträßer -Archiv: Saray Medina 2

## النموذج الحادي عشر

يذكر بروبيكر أنّ لفظ الجلالة كُتب ناقصًا في سورة التحريم الآية ٨ ﴿ وُبُولُوا لِلَّهِ تَوْبُهُ نَصُوحًا ﴾ في مصحف طوب قابي، وأنّ الآية لا تفيد معنًى لو كانت: «توبوا إلى ا توبة نصوحا»، كما وردت في هذا المخطوط (65 Brubaker, 2019, p. 65)، ومع ذلك لا يرى احتماليّة أنّ السبب هو الخطأ في الكتابة! إذ كانت كتابة بجزء من الكلمة في نهاية السطر وكتابة الجزء المتبقّي في بداية السطر التالي شائعة في المصاحف القديمة، فلعلّ الناسخ كتبَ الألِف من لفظ الجلالة في نهاية السطر ليكتب ما يتبقّى منه في بداية السطر التالي، ولكنّه نسي أن يكتبه، فبدأ بكتابة الكلمة التالية، ثم باشر شخص آخر تصحيحَ المخطوط وفقًا لِما ورد في المخطوطات المبكرة الأخرى، كما تظهر بعض الصور منها فيما يلى:

1- السطر الثالث. استفاد بروبيكر من هذا المصحف القديم في كتابه، ولم يستند إليه عندما ظهرت فيه الآية المذكورة بشكل يوافق النص القرآني في العصر الراهن دون اجراء تصحيح عليها.



صورة ۱۰۱: ۱۷، Arabe 328

٢ - السطر الثالث.



صورة ۱۰۷: ۲۰۰، Wetzstein II 1913

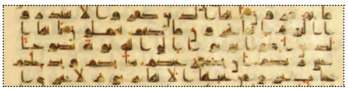
ثمة مخطوطات قرآنيّة أخرى تعود إلى فترة نمنيّة قريبة من كتابة مصحف طوب قابي، وفيها النّص القرآنيّ موافقًا للمصاحف التي بين أيدينا دون إجراء تعديل عليها.

٣- نهاية السطر الثالث. تقدم التعريف به في الرد على النموذج الرابع.



صورة ۱۰۸: ۳۳۳، Mashhad 1go

٤- السطر الثالث. تقدم التعريف به في الرد على النموذج الرابع.



صورة ۱۰۹: ۳۱۹، Mashhad 21go

#### ٥- بداية السطر الثاني.

البوقب تما تجزورها حنف تسلور يا بها الدر الفوا توبو البال الله توبة ضوحًا كسي در سمار يسهر عدم سبالته ويد جندم جنات بترع مرتبها الانهد بود لا عنوره بالها الله و الدرا قنوا مسه نودهم

صورة ۱۱۰: ۲۲۷ Mashhad 26gom

٦ - نهاية السطر الثالث.



صورة ۲۰۱۱: ۳۰۳، Mashhad 3540go

# النموذج الثاني عشر

ما يؤيّد نظرة بروبيكر في هذا النموذج -أي في سورة آل عمران الآية ١٧١: ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَصْلٍ ﴾ من مصحف باريسينو -بتروبوليتانوس- هو خطأ نسخيّ، وهو أنّ الآية وردت في المصاحف المبكرة الأخرى -كما تظهر في الصور التالية- حيث توافق النص القرآني في يومنا هذا دون إجراء تصحيح عليها.

#### ١- بداية السطر الثالث.



صورة ۱۱۲: Mashhad 18go، ۲۸،

٢- نهاية السطر الثالث. هذه صورة أخرى من مجموعة برغشترسر، وتَعرضُ مصحفًا قديمًا يُحفظ في دار الكتب والوثائق القوميّة (المكتبة الخديوية قديمًا) في العاصمة المصرية تحت رقم ق ٤٧، ويقدَّر تاريخ كتابته بالنصف الأوّل من القرن



السابع الميلادي وفقًا للاختبار الكربوني المشع. وللمخطوط ٣٣ ورقة مكتوبة على الرق وأبعادها ٢٦٢×٣٩٣ مم، ويُعدّ من أقدم المصاحف المخطوطة في العالم[1].



صورة ۱۰، Gotthelf -Bergsträßer -Archiv: Kairo :۱۱۳

٣ - نهاية السطر الثالث.



صورة ۱۱٤: ۲۶، Wetzstein II 1913

#### النموذج الثالث عشر

من الواضح أنّ سورة سبأ الآية ٣٥: ﴿ وَقَالُوا نَحْنُ أَحْبَرُ أَمْوَالًا وَأُولَادًا ﴾ -كما ادعى بروبيكر - لو كانت: «وقال نحن ...» في الأصل ثم صُحّح في وقت لاحق بحيث يوافق النص القرآني الراهن، لخالفت القواعد العربيّة وفسد معناها في الأصل؛ لأنّ فعلَ قال مجهولٌ ولا مرجع في هذا الكلام للضمير المستتر في هذا الفعل. لذلك لا يُتصور لهذا التعبير: «وقال نحن ...» سبب إلا الخطأ في الكتابة، وهذا هو الذي حدا بالقارئ للمخطوط أن يصحّحه على أساس المخطوطات القرآنيّة القديمة.

والجدير بالذكر أنّ الورقة التي استند إليها بروبيكر تجمع بين أخطاء نسخيّة أخرى، قد تعارض القواعد العربيّة -كما يظهر نموذج منها في السطر الثاني من الصورة أدناه؛ إذ كانت الآية المكتوبة قبل التصحيح: «قالوا هذا إلا رجل ...»، وهي تعبير غير صحيح؛ لأنّ «هذا» في الآية لا عموم له، فلا يصحّ الاستثناء منه، والصحيح

<sup>[1] -</sup> https://corpuscoranicum.de/handschriften/index/sure/3/vers/171?handschrift=73



هو: ﴿ قَالُواْ مَا هَنذَآ إِلَّا رَجُلُ ﴾ (سبأ: ٤٣)- وهذا يُشعر بأنّ الناسخ لم يكن بارعًا في عمله، فالمخطوط غير صالح للدراسة والتحقيق لكثرة الأخطاء الواردة فيه.



صورة ۱۱۵: ۲٦، Arabe 340

١ - نهاية السطر الأول.

قو ها بانا بغاناه سلنم به خد. وزد و فا لو ا غرباً حد نا مو لا و او نا و دا غر بمند بو فر باز دی بسط الد د ق لقر نشا و نقد د و لد نا حد الناس لا تعلمو اد و ما امو

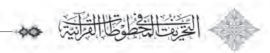
صورة ۱۱٦ Mashhad 4116go مورة ۱۱٦

٢- نهاية السطر الثاني.



صورة ۱۱۷: Or 2165 مورة

ثم تليهما صور من المخطوطات القرآنيّة التي تسبق زمنيًّا المصحفَ الذي استند إليه بروبيكر وقدّر تاريخه بالقرن الثالث الهجري.



٣- نهاية السطر الثالث وبداية السطر الرابع. تقدم التعريف به.



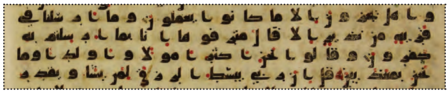
صورة ۱۱۸ : ۲۵٤، Mashhad 1go

٤- السطر الرابع. تقدم التعريف به.



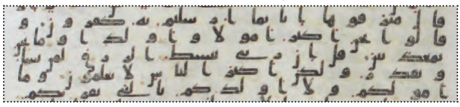
صورة ۱۱۹: ۲٤۲، Mashhad 21go

٥ - السطر الثالث. تقدم التعريف به.



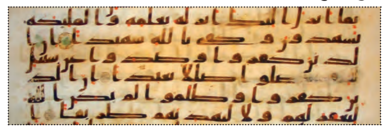
صورة ۱۲۰: Mashhad 26gom

٦- بداية السطر الثاني. تقدم التعريف به.



صورة ۱۲۱: ۲۲۸، Mashhad 3540go

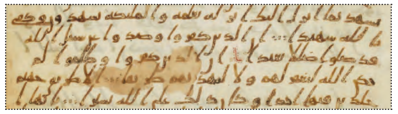
#### النموذج الرابع عشر



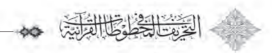
صورة ١٢٢: مصحف طوب قابي، 65و

يبدو من الصورة أعلاه أنّ ما أسماه بروبيكر تصحيحًا في الآية (يعني الشطب على الألف من نهاية السطر الثالث وما يليها في بداية السطر الرابع) ليس إلّا اختفاء الكلمات في مرور السنين بسبب تناول المصحف الشريف بين أيدي المسلمين، كما مُحيت جزئيًا كلمة «الله» الواقعة في نهاية السطر الخامس أيضًا. وليس مِن المنطقي أن يحذف مَن أراد تحريفَ القرآن الكريم مفردات منه تترك النصَّ المتبقّي بلا معنى واضح: «إن الذين كفروا وصدوا عن سبيلٍ ضلوا». وما يثبِت أنّ اختفاء الألفاظ لم يحدث عن قصد هو أنّ هذه الآية وردت في المخطوطات الأخرى حيث توافق القرآن المطبوع اليوم، وهذه المخطوطات إما متقدّمة على مصحف طوب قابي وإمّا متقاربة معه.

١- السطران الثاني والثالث. تقدّم مرارًا أنّ هذا المخطوط هو من المصاحف التي استند إليه بروبيكر ولكنّه تغاضى عنه إذا وجده موافقًا للقرآن الذي بين أيدينا.



صورة ۱۲۳: ۲۰، Arabe 328



٢- نهاية السطر الثاني وبداية السطر الثالث. تقدمَ للتوّ.



صورة ۱۲٤: Arabe 330 موظ

٣- السطر الثاني.



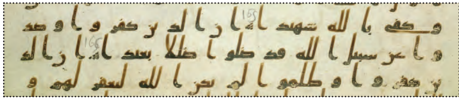
صورة ۱۲۵: Mashhad 18go مباورة

٤- السطر الثاني.



صورة ۱۲۱: Wetzstein II 1913، 36

 ٥- السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الرابع عشم.



صورة ۱۲۷: Marcel 3 ،۱۲۷

# النموذج الخامس عشر

لم يُحذف شيء ما بين لفظة «فضله» ولفظة «والذين» في سورة النور الآية ٣٣ ﴿حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ ﴾ في المصاحف التي تسبق زمنيًا المخطوط الذي استند إليه بروبيكر، بل الفارغ في ذلك المخطوط جاء نتيجة لكتابة كلمة خاطئة ومسحِها بعد إدراك ذلك الخطأ. فلرجًا الناسخ بعد أن كتب «... من فضله» في هذه الآية، نظر إلى الأصل المنسوخ منه ورأى الآية السابقة: ﴿إِن يَكُونُواْ فُقَرَآءَ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِن فَصْلِهِ وَاللّهُ وَسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ بدلا من الآية ٣٣، فواصل الكتابة من الآية ٢٣ مخطئًا: «والله واسع عليم»، ولمّا راجع ما كتبه وجد الخطأ فمسحَه وبقي أثره فارغًا في الورقة.

#### ١- السطر الرابع.

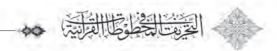
ا نجبوا الانه منحم و الطهن مرجنا و حم و المبدو الله مرفطه و المبدو الله و فطه و الله مرفطه و الله و فطه و الله و فطه و المبدو الله مرفطه و المبدو ال

صورة ۱۲۸: Mashhad 4116go

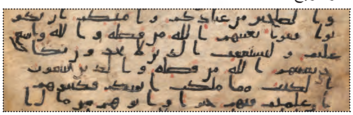
٢- نهاية السطر الثالث وبداية السطر الرابع.



صورة ۱۲۹: ۵۲۶ Or کظ



#### ٣- السطر الرابع.



صورة ۱۳۰: ۱۳۲، Wetzstein II 1913 نظ

إلى جانب هذه المخطوطات الحجازيّة، هُنّة مصاحف كوفيّة -وهي أقدم من المصحف الذي استند إليه بروبيكر أو متزامنة له- تحوي نصَ الآية المباركة بلا تغيير أو تعديل فيها.

٤- بداية السطر الثالث.



صورة ۱۳۱: ۲۰۷، Mashhad 1go

٥- السطر الأخير.



صورة ۱۹۲: Mashhad 21go او مورة

٦- نهاية السطر الثالث.

صورة ۱۲۳: Mashhad 26gom اظ

#### ٧ - نهاية السطر الثالث وبداية السطر الرابع.



صورة ۱۳٤: ۱۸۵، Mashhad 3540go او

#### النموذج السادس عشر

يؤدّي سقوط لفظة «كان» من سورة النساء الآية ٣٣: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مَهِمِيدًا ﴾ إلى خطأ نحوي في الكلام، فليس لسقوطها سبب إلّا الخطأ في الكتابة. لذلك لا يُعتبر سقوطها تحريًفا للقرآن، خلافًا لِما زعم بروبيكر. ولم تسقط هذه اللفظة في المخطوطات التي تأتي فيما يلي، وهي أقدم من مصحف المشهد الحسيني -عليه السلام- بالقاهرة أو متزامنة معه.

1- نهاية السطر الأوّل وبداية السطر الثاني. هذا مصحف استفاد منه بروبيكر، ولم يستند إلى هذه الورقة منه لكيلا يتّضح خلاف دعواه بشأن التحريف في الآية الشريفة المذكورة.



صورة ١٣٥: ١٢٥ Arabe عدوة

٢- السطر الثالث. هذا نموذج آخر لتجاهل بروبيكر عن المصاحف المبكرة
 حيث يعارض دعواه.



صورة ١٣٦: ٥٢٥ Arabe مورة

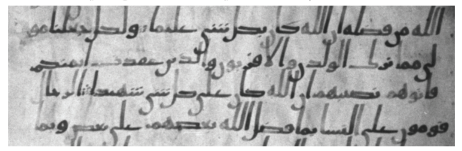


#### ٣- السطر الثالث.



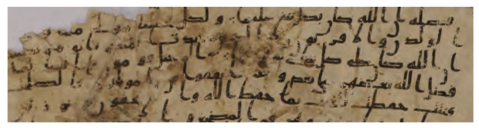
صورة ۱۳۷: Mashhad 18go

٤- السطر الثالث. تقدم التعريف به في الرد على النموذج الثاني عشر.



صورة ۱۳۸: Gotthelf -Bergsträßer -Archiv: Kairo اظ

٥- بداية السطر الثالث. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج
 الثالث.



صورة ۱۳۹: 29.1- DAM 01 ،٥و

## النموذج السابع عشر

لا تؤيّد المخطوطات القرآنيّة المبكرة أنّ التّصحيح الوارد في مخطوط 11 Marcel في سورة الأحزاب الآية ٩: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْ كُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ هو تحريف على يد أحد المتأخرين؛ لأنّه فريد في نوعه ولا يتكرّر في المصاحف الحجازيّة

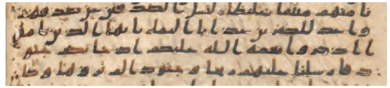
الأخرى. فضلًا عن أنّ المخطوط الذي استند إليه بروبيكر ملي، بالأخطاء النسخيّة -حسب ما قاله بروبيكر إنّه عثر على ٤٦ تصحيحًا في ١٢ ورقة من هذا المخطوط (Brubaker, 2019, p. 77) ويوحي بأنّ النّاسخ لم يكن بارعًا في عمله، فلا عبرة بهذا المخطوط للدراسة والتحقيق. وقد أعجب هذا المخطوط المغلوط بروبيكر إلى درجة استند إليه خمس مرات في كتابه؛ أربع مرات في النموذج الثالث ومرة في النموذج السابع عشر.

#### ١- السطر الثالث.



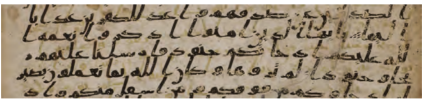
صورة ١٤٠: Mashhad 4116go، ١٤٠،

٢- السطر الثالث. تم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الثالث.



صورة ۱٤۱: Ms. or. fol. 379 مظ

## ٣- نهاية السطر الثاني وبداية السطر الثالث.



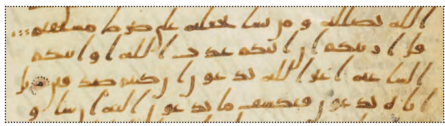
صورة ۱٤٢: 27.1 - 27.1 كظ



# النموذج الثامن عشر

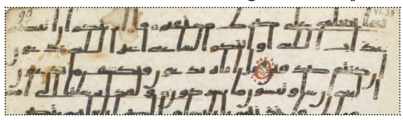
لو تُحذف كلمة «الساعة» من سورة الأنعام الآية ٤٠: ﴿أَوْ أَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرُ السَّعَ السَّاعَةُ أَغَيْرُ السَّهِ تَدْعُونَ ﴾ -كما سقطت من المخطوط المشار إليه والذي يعود إلى القرن التاسع أو العاشر للميلاد حسب ما قاله بروبيكر - لفسدَ المعنى، وأصبح الفاعل في «أتتكم» ضميرًا لا مرجع له في الكلام. بناء على هذا، لن يكون لسقوط لفظة «الساعة» سببٌ إلا نسيان الكاتب، وتمت إضافتها إلى المخطوط بعد مراجعته وتدقيقه في وقت متأخر عن كتابته.

١- بداية السطر الثالث. تقدم غير مرة أن بروبيكر استند إلى هذا المصحف بشكل منحاز.



صورة ١٤٣: Arabe 328: ١٤٣

7- السطر الثاني. هذه الورقة مأخوذة من المخطوط المعروف بـمصحف «باريسينو -بتروبوليتانوس» وهي ضمن الجزء 328e منه، وقد تقدّم التعريف به في الرد على النموذج الخامس من كتاب بروبيكر.



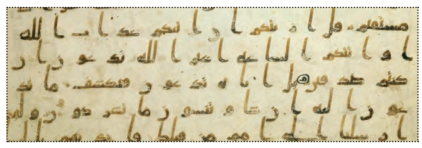
صورة ۱٤٤: ٩٣، Arabe 328

#### ٣- السطر الثاني.



صورة ۱۱۵۰ Mashhad ا۱۵مو

٤- السطر الثاني. تقدم التعريف بهذا المصحف في الرد على النموذج الرابع
 شر.



صورة ۱٤٦: Marcel 3 ، ٨ظ

وردت هذه الآية الشريفة في المخطوطات الكوفيّة القديمة أيضًا، كما نجدها في النّص القرآني الراهن. ولا يتقدّم المخطوط الذي استفاد منه بروبيكر على هذه المخطوطات الكوفيّة حسب المعلومات الباليوغرافية.

### ٥- السطر الثالث.



صورة ۱٤۷: Mashhad 1go



#### ٦- السطر الثالث.



صورة ۱٤۸: Mashhad 21go

#### ٧- السطر الرابع.

مالے میدم عسر و رہ و الدی صدیو ایا بنتا صد و بحم فے الطاعت مرسایا الله بصلته و مریسا جسله کے صراط مستوب و القابت میاریا تبحم عدیات الله یا و تا تنحم یا اسا که یا غیر یا الله تک کو ریار کنتم حد قبر میایا به تد کو ر فیصنف ما تد کور

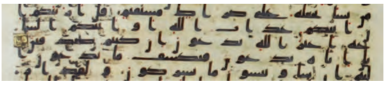
صورة ۱٤٩: Mashhad 26gom

#### ٨- نهاية السطر الرابع.



صورة ۱۵۰: Mashhad 3148go مورة ۱۵۰

٩- نهاية السطر الثاني وبداية السطر الثالث.

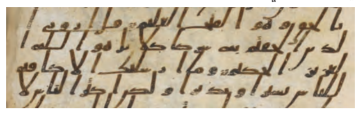


صورة ۱۵۱: Mashhad 3540go ااو

# النموذج التاسع عشر

لا يختلف هذا النموذج عن النماذج الأخرى، إذ هو خطأ نسخي ارتكبه الكاتب في سورة سبأ الآية ٢٧: ﴿ بَلْ هُوَ اللَّهُ الْعَزِيزُ الْحُكِيمُ ﴾، وقد احتاج إلى المسح وإعادة الكتابة على أساس المخطوطات التي كُتبت قبل ذلك المصحف الذي استند إليه بروبيكر. وتظهر بعض الصور من تلك المخطوطات القرآنيّة المبكرة فيما يلي:

#### ١- نهاية السطر الثاني.



صورة ۱۵۲: ۱۰۰، Or 2165

٢- نهاية السطر الثاني.



صورة ۱۵۳ Mashhad 4116go اهظ

٣- نهاية السطر الثالث.



صورة ۱۵٤: ۱۵۱۱ او

ما أنّ المصحف الذي استفاد منه بروبيكر يعود إلى القرن الأوّل أو الثاني الهجري<sup>[1]</sup> فمن الممكن عرضُ المخطوطات الكوفيّة القديمة تأييدًا على موافقة هذه الآية الواردة فيها للنص القرآني الراهن.

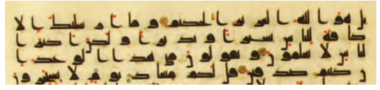


#### ٤- السطر الثاني.



صورة ۱۵۵: ۲۵۳، Mashhad 1go

٥- بداية السطر الأول.



صورة ۱۵۱: ۲٤۱، Mashhad 21go

٦- السطر الثاني.

و فو الفناحيا ليم وانا مرون الدين المقدمية سرحاحلا بلوفاله البرين المحيم ومانا دسلط بالاحافة للناس سبرا ونديرا ولحزاحد الاسر لا بعلمور ويعولورفته محايالو عديار حدم حد

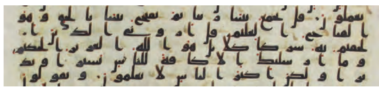
صورة ۱۵۷: Mashhad 26gom، 220

٧- بداية السطر الأخير.



صورة ۱۵۸: Mashhad 3148go، 151

٨- السطر الثالث.

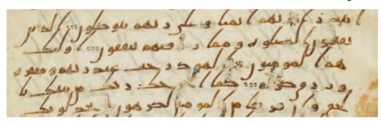


صورة ۱۵۹: ۲۲۷، Mashhad 3540go

### النموذج العشرون

توجد في المصاحف المخطوطة المبكرة الآيةُ الثالثة من سورة الأنفال الآية ٣: ﴿الَّذِينَ يُعِيمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ كما نجده في المصاحف المطبوعة. وبما أنَّ الآية الشريفة واردة في المصاحف التي تسبق زمنيًّا مخطوط MIA.2014.491 أو هي متزامنة معه، ولا تختلف هذه الآية في تلك المصاحف القديمة عن نفس الآية في النص القرآني الراهن، فلم يقع أي تحريف في هذه الآية المباركة، خلافًا لِما زعمه بروبيكر.

١- السطر الثاني. تقدم الكلام غير مرة عن هذا المصحف واستفادة بروبيكر منه بشكل منحاز.



صورة ۱۱۰: ۲۹ه Arabe 328 مورة

٢- السطر الثالث. لا حاجة إلى التكرار....



صورة ۱٦١: ۹، Arabe 330 مورة

٣ - السطر الثاني.



صورة ۱۹۲: Mashhad 18go ۱۹۲۲



إضافة إلى هذه المصاحف الحجازيّة العائدة إلى القرن الأوّل الهجري، يمكن عرضُ عدد من المصاحف الكوفيّة المتقاربة مع المصحف الذي استفاد منه بروبيكر في هذا النموذج تأكيدًا على سلامة النص القرآني من التحريف والتعديل.

# ٤- نهاية السطر الثاني.

صورة ۱۹۳: Mashhad 1go مورة ۱۰۵، Mashhad 1go

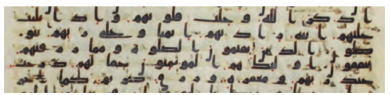
#### ٥- نهاية السطر الثاني.

صورة ۱٦٤: Mashhad 26gom

#### ٦- نهاية السطر الثاني.

صورة ۱٦٥: Mashhad 3148go

#### ٧- نهاية السطر الثالث.



صورة ١٦٦: ٩٠، Mashhad 3540go



# ظاهرة أخرى

ادّعى بروبيكر أنّ استخدام الشريط اللّاصق في بعض الأوراق من المصحف المنسوب إلى عثمان نسخة المشهد الحسيني بالقاهرة، كان بسبب تغطية بعض الأجزاء من الآيات القرآنيّة لا ترميم تلك الورقة. كذلك توجد في المصحف بقاعٌ مغطاة بالشريط اللّاصق ومن ثُم كُتب عليها النّصّ القرآني بخطّ يختلف عن خط الكاتب الرئيسي للمخطوط. أمّا هذه الدعوى، فإن قُصد بها التحريف في بعض الأجزاء من الآيات القرآنيّة فلا أساس لها؛ لأنّ تلك الأشرطة اللّاصقة المستخدَمة تجعل المفردات القرآنيّة غير مقروءة جزئيًّا أو كليًّا -كما نوّه بروبيكر إلى تلك المفردات المغطاة بالشريط اللاصق- فيصبح النصُّ المتبقّي كلماتٍ ناقصةً لا تفيد معنى. وليس من المنطقي أن يتلاعب المحرِّفُ بالنّص، فيحذف جزءًا من المفردات ويترك جزءًا آخر حتى تبقى منه حروف مشتبّة لا يُفهم منها أيّ شيء. لذلك لم ويترك جزءًا آخر حتى تبقى منه حروف مشتبّة لا يُفهم منها أيّ شيء. لذلك لم يقصد باستخدام الشريط اللاصق تحريف القرآن أو تغطية مفردات منه تؤدّي إلى التغيير في المعنى، بل السبب هو ترميم الورقة؛ إذ هي تعاني من الشقوق، كما هو ظاهر عند النظر إلى الجهة الأخرى من الورقة التي استند إليها بروبيكر وادّعى أنها سليمة لا تحتاج إلى الترميم:





صورة ١٦٧: مصحف المشهد الحسيني، ورقة 33و

وقد صرّح آلتي قولاج -والذي حقّق هذا المصحف الشريف ودرسه عن كثب الحالة الحرجة لهذه الورقة (Altıkulaç, 2020, p. 92)، كما تدلّ المعلومات الواردة في القرص المدمج الذي أعدّته المكتبة المركزيّة للمخطوطات الإسلاميّة بالقاهرة (عام ٢٠٠٦ الميلادي) لهذا المصحف على حاجته الماسة إلى الترميم. إذًا لا تصحّ دعوى بروبيكر بشأن هذا المصحف وتحريف آياته. فضلًا عنه، توجد الآيات المباركة المغطاة بالشريط اللاصق في الورقة المذكورة -أي ٣٣ظ- في المخطوطات القرآنيّة المبكرة، وهي توافق القرآن الذي بين أيدينا اليوم في سورة البقرة الآيات القرآنيّة المبكرة، وهي قوفق السبعة: ﴿وَأَخْرِجُوهُمْ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ النّهُوا غَفُورٌ رَحِيمٌ وَيَكُونَ الدّينُ لِلّهِ فَلَا عُدْوَانَ الشّهرُ الْحُرَامُ ﴾.



١- تم تحديد المواضع السبعة، غير أنّ الموضع الأوّل مشوّش بسبب الأضرار اللّاحقة بالورقة.

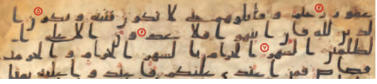


صورة ۱۲۸ Mashhad 18go (۱۹۸ ظ

٢- تم تحديد المواضع السبعة بكاملها.



صورة ۱۹۹: Wetzstein II 1913 ،۱۹۹



صورة ۱۷۰: Wetzstein II 1913 ،۸ظ

فضلًا عن هذين المصحفين الحجازيين، نأتي بصور من مصحفين كوفيين ترد فيهما الآيات حيث توافق المصحف المطبوع.



#### ٣- تم تحديد المواضع في الصورة.

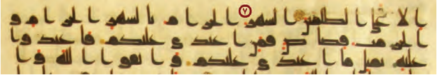


صورة ۱۷۱: Mashhad 1go الظ

3- تتّضح في الصورة أدناه موافقة هذا المخطوط الكوفي -والذي يقدّر تاريخه بالقرن الثاني- والقرآن الذي يُطبع في العالم الإسلامي اليوم، وفيه الآياتُ التي زعمها بروبيكرُ محرّفةً.



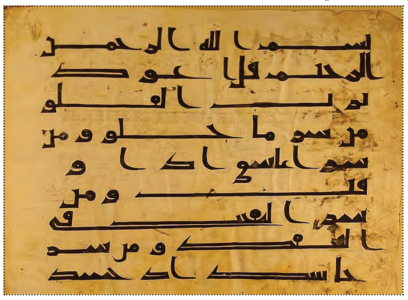
صورة ۱۹، Mashhad 21go :۱۷۲ و



صورة ۱۹، Mashhad 21go :۱۷۳ ظ

والنموذج الأخير فيه، هو الآيات القرآنيّة من سورة الرعد، الآيتان ١١ و١٢: ﴿حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِم هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا﴾، وهي مكتوبة على الشريط اللاصق. وقد زعم بروبيكر أنّها كُتبت بشكل ممطوط لتغطّي النصّ التحتي، ولكن الحقيقة هي: أوّلًا، الكتابة بشكل ممطوط شائعة في هذا المصحف

بقلم الناسخ الأصلى للمخطوط، كما يظهر نموذج لها في الصورة أدناه:



صورة ١٧٤: مصحف المشهد الحسيني، ١١٠٣ظ

وثانيًا، توجد المواضع التي أشار إليها بروبيكر من الآيتين المذكورتين في المخطوطات القرآنيّة المبكرة، وهي توافق النّصّ القرآنيّ الراهن دون إجراء تعديل عليها، وهذا يدلّ على عدم التغيير في هاتين الآيتين منذ كتابتهما الأولى.

۱- تم تحدید المواضع الثلاثة في هذا المخطوط الذي استند إلیه بروبیکر في أخر.



صورة ۱۷۵: Arabe 328 م۰۰و

٢- تم تحديد المواضع في هذا المصحف الذي تقدم التعريف به، إلّا أنّ الموضع الثالث مشوّش بسبب الأضرار اللاحقة بالورقة.

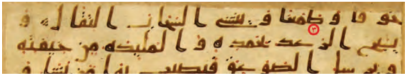


صورة ۱۷٦: ۲۸، Or 2165

٣- تم تحديد المواضع، إلا أنّ الموضع الثاني مشوش بعض الشيء.



صورة ۱۷۷: ۹۹۰ Mashhad 18go



صورة ۱۷۸: Mashhad 18go مصورة ۱۰۰۰

توجد هذه الواضع الثلاثة في المخطوطات القرآنية الكوفية التي تقاربُ زمنيًا مصحف المشهد الحسيني عليه بالقاهرة، وهي سليمة من الأضرار التي التحقت بذلك المصحف المبارك.

# ٤- تم تحديد المواضع بكاملها.



صورة ۱۷۹: ۱٤۸، Mashhad 1go



#### ٥- المواضع الثلاثة محدّدة.



صورة ۱۸۰: Mashhad 21go اظ



صورة ۱۸۱: Mashhad 21go مورة ۱۵۱، Mashhad 21go

٦- المواضع الثلاثة واضحة تمامًا.

فسند ما با و شر به ما الله الله عنفس در بو بد آه و مر حلفه عفظو نه مر ما مد ما الله با زما الله ثلا بغيد ما بو م حت بعيد و ما ما با نفسهم و با حالا ما حالا الله في مو و و و به من و ما إله في ما يو ما الله ما الله ما يو ما الله ما يو ما الله ما الله ما يو ما الله ما الله ما الله ما يو ما الله ما الله ما يو ما الله ما الله ما يو ما الله ما يو ما الله من منفسة و الله منفسة و الله من منفسة و الله من

صورة ۱۸۲: Mashhad 26gom اظ

٧- تم تحديد المواضع الثلاثة.



صورة ۱۳۰، Mashhad 3540go :۱۸۳



#### الخاتمة

تبين مما تقدّم أنّ المستشرق الأمريكي «دانيل بروبيكر» يسعى في كتابه المسمى بد «تصحيحات في المخطوطات القرآنية المبكرة» إلى إثبات فرضيّته أنّ النّصّ القرآنية المبكرة» الشريف لم يثبّت في العهد النبوي، ولا فيما يدعَى بعمليّة توحيد المصاحف في العهد العثماني، بل تعرّضَ للتصحيح والتعديل في القرون الأولى، إلى أن أصبح بشكله النهائي في مصحف القاهرة ١٩٢٤ -المعروف بالمصحف الأميري- وتدلّ على ذلك المخطوطاتُ التي يَظهر فيها الخلاف بينها وبين النص القرآني الراهن، والتي عُدلت بقلم الكاتب للنسخة أو على يد أخرى حتى توافق القرآن الذي بين أيدينا. ويستنتج بروبيكر من هذا أنّ النّصّ القرآنيّ القديم اتّجه نحو الموافقة للمصحف الأميري، ويسمي هذه الظاهرة بالمرونة في القرآن المجيد.

ولقد أثبتنا فيما سبق أنّ هذه الدّعاوى عارية عن الصحّة، لأسباب عدّة:

أوّلًا، المنهجيّة التي اتبعها بروبيكر لا يوصله إلى ما هو بصدده؛ فهي تُثبت للحد الأقصى التحريف في نسخة واحدة، ولا تثبت التحريف في القرآن الكريم، إلا إذا زوّدنا بصور يَرد فيها التصحيح المزعوم بعينه في مخطوطات متقاربة من حيث المكان.

ثانيًا، ثمّة مخطوطات قرآنيّة كثيرة -تسبق زمنيًا ما استند إليه بروبيكر أو تتزامن معها- وهي خالية من التصحيح الذي عثر عليه بروبيكر في المصحف المخطوط المشار إليه، فهذا دليلٌ على أنّ النّصّ القرآنيّ كان موافقًا لِما بين أيدنا اليوم في المصاحف المطبوعة قبل أن يتعرّض للتصحيح في ذلك المصحف المخطوط.

ثالثًا، تثبت هذه المخطوطات المبكرة التي توافق النّصّ القرآنيّ الراهن أنّ الخطأ الوارد في المخطوط الذي استند إليه بروبيكر ليس سوى خطأ نسخي، أي هو سهو من كاتبه وليس تعمّدًا لتحريف القرآن الكريم.

رابعًا، قد يكون المخطوط مغلوطًا إلى درجة لا يصلح للدراسة والتحقيق، وهذا

هو الحال لبعض المخطوطات التي استند إليه بروبيكر، وصرّح بأنّه عثر على عدد كبير من الأخطاء فيها.

خامسًا، أثار بروبيكر شبهات عدّة في مقدّمة كتابه بالتساؤلات التي طرحها، ولم يبحث عن الإجابات المقنعة عليها في التراث الإسلامي، فقدّمنا ملاحظات على كلّ تساؤل فيما يخصّ مخطوطات القرآن.

وفي الختام، أدعو العلماء والباحثين الإسلاميين إلى المزيد من التحقيق والدراسة في مخطوطات القرآن القديمة؛ فهذه الأدلّة الماديّة خير شاهد على سلامة هذا الكتاب المقدّس من التحريف في غابر الأزمان ومن أيدي أعداء الإسلام.

سُبْخُنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وَسَلَٰمٌ عَلَى الْمُرْسَلِينَ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِينَ



# قائمة المصادر والمراجع

#### المصاحف الشريفة

- 1. المصحف الشريف المنسوب إلى عثمان بن عفان: نسخة متحف طوپ قاپي سرايي. (٢٠٠٧). تحقيق: طيار آلتي قولاج. ترجمة: صالح سعداوي. إستانبول: مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية.
- المصحف الشريف المنسوب إلى عثمان بن عفان: نسخة المشهد الحسيني بالقاهرة. (٢٠٠٩). تحقيق: طيار آلتي قولاج. إستانبول: مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية.
- ٣. المصحف الشريف: نسخة المكتبة البريطانية في لندن. (٢٠١٧). تحقيق: طيار آلتي قولاج. ترجمة: صالح سعداوي. إستانبول: مركز الأبحاث للتاريخ والفنون والثقافة الإسلامية.

## المصادر العربية

- التي قولاج، طيار. (٢٠١٤). المصاحف المنسوبة إلى عثمان بن عفان وعلى
   بن أبى طالب. ترجمة: معتز حسن. مدونة الدراسات القرآنية، ٥ -١٧.
- ۲. أبو شامة، عبد الرحمن بن إسماعيل. (١٩٧٥). المرشد الوجيز إلى علوم تتعلق بالكتاب العزيز. تحقيق: طيار آلتي قولاج. بيروت: دار صادر.
- ٣. أبو عيشة، الأمير محفوظ. (٢٠٢٠). دراسات استشراقية معاصرة للقرآن الكريم: المدرستان الفرنسية والألمانية أغوذجا (الطبعة الأولى). النجف: مركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية.
- ابن أبي داود، عبد الله بن سليمان. (١٤٢٣). كتاب المصاحف (الطبعة الأولى). القاهرة: الفاروق الحديثة.

- ابن الجزري، محمد بن محمد. (لا ت.). النشر في القراءات العشر. تحقيق:
   على محمد الضباع. لا م.: المطبعة التجارية الكبرى.
- آ. ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي. (١٤٢٢). زاد المسير في علم التفسير.تحقيق: عبد الرزاق المهدي (الطبعة الأولى). بيروت: دار الكتاب العربي.
- ابن النديم، محمد بن إسحاق. (١٤١٧). الفهرست. تحقيق: إبراهيم رمضان
   (الطبعة الثانية). ببروت: دار المعرفة.
- ٨. ابن بابویه، محمد بن علي. (١٤٠٦). ثواب الأعمال وعقاب الأعمال (الطبعة الثانية). قم: دار الشريف الرضى للنشر.
- ٩. ابن خالویه، الحسین بن أحمد. (١٤٠١). الحجة في القراءات السبع. تحقیق:
   عبد العال سالم مكرم. بیروت: دار الشروق.
- 1. ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد. (١٤٠٨). ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر. تحقيق: خليل شحادة (الطبعة الثانية). ببروت: دار الفكر.
- 11. ابن سلام، القاسم. (١٤١٥). فضائل القرآن. تحقيق: مروان العطية ومحسن خرابة ووفاء تقى الدين (الطبعة الأولى). دمشق بيروت: دار ابن كثير.
- ۱۲. ابن شهر آشوب، محمد بن علي. (۱۳۸۰). معالم العلماء في فهرست كتب الشيعة وأسماء المصنفين منهم قديما وحديثا (الطبعة الأولى). النجف الأشرف: المطبعة الحيدرية.
- ۱۳. الأسد، ناصر الدين. (۱۹۸۸). مصادر الشعر الجاهلي (الطبعة السابعة).مصر: دار المعارف.
- ١٤. الباباني البغدادي، إسماعيل بن محمد أمين. (لا ت.). إيضاح المكنون في

- الذيل على كشف الظنون. بيروت: دار إحياء التراث العربي.
- 10. الباقلاني، محمد بن الطيب. (١٤٢٢). الانتصار للقرآن. تحقيق: محمد عصام القضاة (الطبعة الأولى). عمان: دار الفتح.
- ١٦. البخاري، محمد بن إسماعيل. (١٤٢٢). صحيح البخاري (الطبعة الأولى). بيروت: دار طوق النجاة.
- ۱۷. البخاري، محمد بن إسماعيل. (لا ت.). التاريخ الكبير. حيدرآباد: دائرة المعارف العثمانية.
- ١٨. التونجي، محمد. (١٩٨٤). المنهاج في تأليف البحوث وتحقيق المخطوطات. لا م.: عالم الكتب.
- 19. الچراخ، عباس هاني. (١٤٣١). منهاج تحقيق المخطوطات. القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية.
- ٠٠. الحموي، ياقوت بن عبد الله. (١٩٩٣). معجم الأدباء: إرشاد الأريب إلى معرفة الأديب. تحقيق: إحسان عباس. بيروت: دار الغرب الإسلامي.
- ٢١. الخطيب، عبد الطيف. (١٤٢٢). معجم القراءات. دمشق: دار سعد الدين.
- 77. السامرائي، قاسم. (٢٠٠١). علم الاكتناه العربي الإسلامي (الطبعة الأولى). الرياض: مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية.
- 77. السامرائي، قاسم. (٢٠١٨). دقة الاختبار الكربوني (٢١٤) في توريخ الرقوق القرآنية وعلاقتها بالطروس. ترجمة: مراد تدغوت، القرآن الكريم من التنزيل إلى التدوين (الطبعة الأولى). لندن: مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي.
- 37. السيوطي، عبد الرحمن بن أبي بكر. (١٩٧٤). الإتقان في علوم القرآن. تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم. مصر: الهيئة المصرية العامة للكتاب.

- 70. الصغير، محمد حسين علي. (١٩٩٩). المستشرقون والدراسات القرآنية (الطبعة الأولى). بيروت: دار المؤرخ العربي.
- ٢٦. الطباع، إياد خالد. (٢٠٠٣). منهج تحقيق المخطوطات. دمشق: دار الفكر.
- ٢٧. الطباع، إياد خالد. (٢٠١١). المخطوط العربي: دراسة في أبعاد الزمان والمكان. دمشق: إحياء التراث العربي.
- ١٤٢١. الطبري، محمد بن جرير. (١٤٢٢). جامع البيان عن تأويل آي القرآن.
   تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي (الطبعة الأولى). لا م.: دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان.
- 79. الطحاوي، أحمد بن محمد. (١٤١٥). شرح مشكل الآثار. تحقيق: شعيب الأرناؤوط (الطبعة الأولى). لا م.: مؤسسة الرسالة.
- ٣٠. الطناحي، محمود محمد. (١٤٠٥). مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي. القاهرة: مكتبة الخانجي.
- ٣١. الطوسي، محمد بن الحسن. (١٤١٤). الأمالي. تصحيح: مؤسسة البعثة (الطبعة الأولى). قم: دار الثقافة.
- ٣٢. الغرياني، الصادق بن عبد الرحمن. (٢٠٠٦). تحقيق نصوص التراث في القديم والحديث (الطبعة الأولى). بيروت: دار ابن حزم.
- ٣٣. الفراء، يحيى بن زياد. (١٩٨٠). معاني القرآن. تحقيق: أحمد يوسف النجاتي ومحمد علي النجار (الطبعة الثانية). القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- ٣٤. القلقشندي، أحمد بن علي. (لا ت.). صبح الأعشى في صناعة الإنشاء. بروت: دار الكتب العلمبة.

# العَيْنِةُ الْحُطُوطُ الْقُرَانِيِّرَا

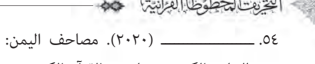
الجزائري (الطبعة الثالثة). قم: دار الكتب.

- الحجيمة التابع المرابية المرابية التوليد القامي القامي الموسوي القامي القامي الموسوي - ٣٦. الكليني، محمد بن يعقوب. (١٤٠٧). الكافي. تصحيح: علي أكبر غفاري (الطبعة الرابعة). تهران: دار الكتب الإسلامية.
- ٣٧. المارغني، إبراهيم بن أحمد. (لا ت.). دليل الحيران على مورد الظمآن. القاهرة: دار الحديث.
- ٣٨. المروزي، عبد الكريم بن محمد. (١٤١٧). المنتخب من معجم شيوخ السمعاني. تحقيق: موفق بن عبد الله بن عبد القادر (الطبعة الأولى). الرياض: دار عالم الكتب.
- ٣٩. المسيح، محمد. (٢٠١٧). مخطوطات القرآن: مدخل لدراسة المخطوطات القدمة (الطبعة الأولى). Canada: Water Life Publishing.
- 23. المفيد، محمد بن محمد. (١٤١٣). الاختصاص. تحقيق: علي أكبر غفاري ومحمود محرمي زرندي (الطبعة الأولى). قم: المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد.
- 13. المهدوي، أحمد بن عمار. (١٤٣٠). هجاء مصاحف الأمصار. تحقيق: حاتم صالح الضامن (الطبعة الأولى). المملكة العربية السعودية: دار ابن الجوزي.
- 23. النويري، أحمد بن عبد الوهاب. (١٤٢٣). نهاية الأرب في فنون الأدب (الطبعة الأولى). القاهرة: دار الكتب والوثائق القومية.
- ٤٣. برغشترسر، غوتهلف. (١٩٨٢). أصول نقد النصوص ونشر الكتب. الرياض: دار المريخ.
- ٤٤. بريتسل، أوتو. (٢٠٠٤). تاريخ القرآن لـتيودور نولدكه. ترجمة: جورج تامر



- (ج ۳). بیروت: کونراد -أدناور.
- 20. جب، هاملتون. (١٩٤٣). خواطر في الأدب العربي: بدأ التأليف النثري. الأدب والفن، (٢)، ٢ -١٨.
- 23. جولدتسيهر، إجنتس. (١٩٥٥). مذاهب التفسير الإسلامي. ترجمة: عبد الحليم النجار. مصر: مكتبة الخانجي.
- ٤٧. دياب، عبد المجيد. (١٩٩٣). تحقيق التراث العربي: منهجه وتطوره. القاهرة: دار المعارف.
- ٨٤. دية، إسلام. (٢٠١٤). طباعة المصحف بين فيلولوجيا الاستشراق وفيلولوجيا علم القراءات: موازنة بين مصحف فلوغل ١٨٣٤ ومصحف الأزهر ١٩٢٤. التفاهم، ١٢(٥٤)، ٢٨١ -٢٩٧.
- ٤٩. ربيع نتاج، علي أكبر. (١٤٣٠). شبهة تحريف القرآن في نظر المستشرقين.المنهاج، (٥٥)، ٢٢٩ -٢٥٢.
- 00. رشواني، سامر. (٢٠٢٠). الموسوعة القرآنية (Corpus Coranicum) من الفيلولوجيا إلى التحليل الأدبي: قراءة نقدية في قاعدة البيانات. مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، ١٣/١)، ٧٢ ٩٠.
- ٥١. سعيد، خير الله. (٢٠١١). موسوعة الوراقة والوارقين في الحضارة العربية الإسلامية (الطبعة الأولى). بيروت: مؤسسة الانتشار العربي.
- ٥٢. سيد، أيمن فؤاد. (٢٠٠٥). مقدمة المترجم. مدخل إلى علم الكتاب المخطوط
   بالحرف العربي (ص ١٣ -٣٨). لندن: مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي.
- 07. شاكر، أحمد وسام. (٢٠١٤). مصاحف صنعاء. الدراسات الدينية، (١)، ٧ -١٤.

# العَيْنَ التَّحْطُوطُ القَرَانِينَ 🐝



- 08. \_\_\_\_\_\_ (۲۰۲۰). مصاحف اليمن: مكتشفات الرقوق القرآنية بالجامع الكبير بصنعاء. در القرآن الكريم من التنزيل إلى التدوين (۲) (ص ٣٦٣ -٤٠٦). لندن: مؤسسة الفرقان للتراث الإسلامي.
- 00. شوقي، أحمد؛ طوبي، مصطفى. (٢٠٠٥). معجم مصطلحات المخطوط العربي: قاموس كوديكولوجي. الرباط: الخزانة الحسنية.
- 07. صالح، صبحي. (١٣٧٢). مباحث في علوم القرآن (الطبعة الخامسة). قم: منشورات الرضي.
- ٥٧. عبد التواب، رمضان. (١٩٨٥). منهاج تحقيق التراث بين القدامى والمحدثين (الطبعة الأولى). القاهرة: مكتبة الخانجي.
- ٥٨. عبد الله، رائد أمير. (٢٠١٣). المستشرقون وجهودهم في خدمة التراث العربي المخطوط. آداب الرافدين، ٦٧، ٤٣٧ -٤٦٦.
- ٥٩. عسيلان، عبد الله بن عبد الرحيم. (١٩٩٤). تحقيق المخطوطات بين الواقع والنهج الأمثل. الرياض: مكتبة الملك فهد الوطنية.
- ٦٠. عياض، أبو الفضل. (١٤٠٩). الشفا بتعريف حقوق المصطفى عَبَاللهُ. لا م. دار الفكر الطباعة والنشر والتوزيع.
- 71. \_\_\_\_\_\_ (19۷۰). الإلماع إلى معرفة أصول الرواية وتقييد السماع. تحقيق: السيد أحمد صقر (الطبعة الأولى). القاهرة: دار التراث.
- 77. فراستي، أميرحسين. (٢٠٢١). القراءة السريانية الآرامية للقرآن الكريم: دراسة نقدية لآراء كريستوف لكسنبرغ (الطبعة الأولى). النجف: المركز الإسلامي للدراسات الاستراتيجية.
- 77. كاظم، مؤمل جواد. (٢٠١٥). القراءات القرآنية المنسوبة لائمة اهل البيت



- عليهم السلام وآثارها (رسالة الماجستير). جامعة الكوفة.
- 37. مالك بن أنس. (١٤٠٦). الموطأ. تصحيح: محمد فؤاد عبد الباقي. بيروت: دار إحياء التراث العربي.
- 70. محمدي، مجتبى؛ توكلي، مرتضى. (٢٠٢١). معايير تقدير عمر المصاحف المخطوطة. تحقيق المخطوطات، (٣)، ١٨٩ -٢٢٠.
- 77. معرفت، محمدهادي. (١٣٧٩). صيانة القرآن من التحريف (الطبعة الأولى). تهران: وزارت امور خارجه.

#### المصادر الفارسية

- آقایی، علی. (۱۳۹٤). گزارشی از پروژه کرپوس کرانیکوم. سخن ما، (۸)،
   ۱۵- ۱۶.
- ۲. برونر، راینر. (۱۳۹۵). مسئله تحریف قرآن در تفاسیر شیعه اثناعشری. ترجمة: مجید منتظرمهدی، فی: قرآنشناسی امامیه در پژوهشهای غربی (الطبعة الأولی، ص ۱٤۷ -۱۹۲). قم: سازمان چاپ و نشر دارالحدیث. بلاشر، رژی. (۱۳۷٤). در آستانه قرآن. ترجمة: محمود رامیار (الطبعة الرابعة). تهران: دفتر نشر فرهنگ اسلامی.
- ۳. توکلي، مرتض؛ محمدي أنويق، مجتبی. (۱۳۹۵). مصحف سن پترزبورگ
   و جایگاه آن در مطالعات تاریخ قرآن کریم. مطالعات تاریخي قرآن و حدیث، (۲۰)، ۱۳۳ -۱۳۵.
- جانیپور، محمد. (۱۳۹٤). بررسی پیشینه و انگیزههای مستشرقین از پرداختن به موضوع اختلاف قرائات قرآنی. مطالعات قرآن وحدیث،
   ۱۷(۱). ۵ ۱۵.



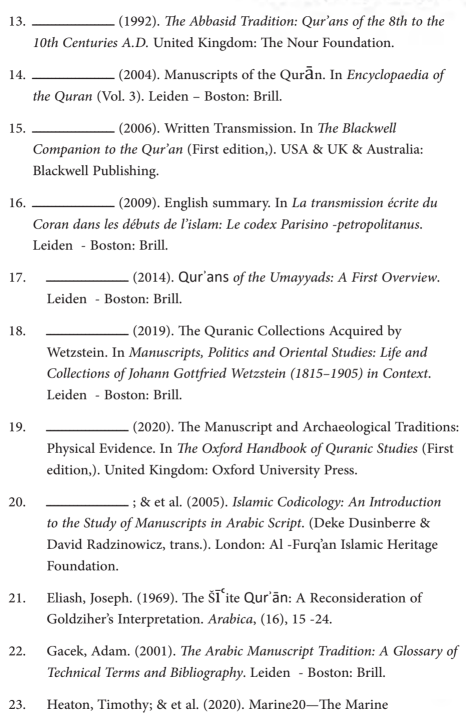


- ٦. راميار، محمود. (١٣٦٩). تاريخ قرآن (الطبعة الثالثة). تهران: امير كبير.
- ۷. طباطبایي، محمدعلي. (۱۳۹٤). سیر تطور پژوهش های غربی درباره تفسیر امامیه تا پایان قرن بیستم. تفسیر أهل بیت علیهم السلام، ۵(۱)،
   ۲۰ ۹۱.
- ۸. \_\_\_\_\_\_ (۱۳۹۵). مقدمه سرویراستار. در قرآنشناسی امامیه در پژوهشهای غربی الطبعة الأولی. قم: سازمان چاپ و نشر دارالحدیث.
- ۹. کریمینیا، مرتضی. (۱٤۰۰). نسخه شناسی مصاحف قرآنی (۱۳). آینه پژوهش، (۱۸۸)، ۲۷ -۱۰۹.
- ۱۰. مدرسي طباطبايي، حسين. (۱۳۸۰). بررسی ستیزههای دیرین درباره تحریف قرآن. ترجمة: محمدکاظم رحمتی. هفت آسمان، (۱۱)، ۲۱ -۷۸.
- ۱۱. مستفید، حمیدرضا. (۱۳۸۱). تأثیر خط در پیدایش قراءات. تحقیقات اسلامی، (۱و۲)، ۲۷ -۶۶.
- 11. \_\_\_\_\_\_ ؛ توكلي، مرتضى. (١٣٩٦). پژوهشى در رسم المصحف (الطبعة الأولى). تهران: مركز طبع و نشر قرآن جمهوري اسلامي ايران.
- ۱۳. وحیدنیا، آلاء. (۱۳۹۷). تاریخ گذاری مخطوطات قرآنی در پرتو روشهای نوین علمی (آزمایش کربن ۱۶). مطالعات قرآنی و فرهنگ اسلامی، (۳)، ۱۵۲-۱۶۲.

#### المصادر اللاتىنية

- 1. Aitken, M. J. (1991). Principles of radioactive dating. In *Scientific Dating Methods*. Dordrecht, Boston, London: Kluwer Academic Publishers.
- 2. Al -Azami, Muhammad Mustafa. (2003). *The History of The Quranic Text: From Revelation To Compilation*. England: UK Islamic Academy.
- 3. Albin, Michael. (2004). Printing of the Qurān. In *Encyclopaedia of the Quran* (Vol. 4). Leiden Boston: Brill.
- 4. Altıkulaç, Tayyar. (2020). Refutation of Daniel Alan Brubaker's "Corrections in Early Qur'an Manuscripts." Istanbul: IRCICA.
- 5. Bennett, Clinton. (2013). Chronology. In *The Bloomsbury Companion to Islamic Studies* (First edition). UK & USA: Bloomsbury Academic.
- 6. Bergstrasser, Gotthelf. (1930). *Plan eines Apparatus criticus zum Koran*. München: Verlag der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
- 7. Blair, Sheila. (2020). Glorifying God's Word: Manuscripts of the Qur'an. In *The Oxford Handbook of Quranic Studies* (First edition). United Kingdom: Oxford University Press.
- 8. Brubaker, Daniel Alan. (2019). *Corrections in Early Qur'an Manuscripts: Twenty Examples*. Lovettsville: Think and Tell Press.
- 9. Cellard, Éléonore. (2018). Codex Amrensis. Leiden Boston: Brill.
- 10. \_\_\_\_\_ (2021). The Sanʿaʾ Palimpsest: Materializing the Codices. Journal of Near Eastern Studies, 80(1), 1 -30.
- Daub, Frederike -Wiebke. (2016). Abraham Hinckelmann (1652–1695).
   In Catalogue for the Exhibition "Wonders of Creation Ottoman Manuscripts in Hamburg Collections" (Second edition, pp. 156-159).
   Hamburg: Centre for the Study of Manuscript Cultures.
- 12. Déroche, François. (1983). *Catalogue Des Manuscrits Arabes*. Paris: Bibliothèque Nationale.





- Radiocarbon Age Calibration Curve (0–55,000 Cal BP). *Radiocarbon*, 62 (4), 779 -820.
- 24. Heidemann, Stefan. (2016). Jacob Georg Christian Adler (1756–1834). In *Catalogue for the Exhibition "Wonders of Creation Ottoman Manuscripts in Hamburg Collections*" (Second edition, pp. 160 -163). Hamburg: Centre for the Study of Manuscript Cultures.
- 25. Hellborg, Ragnar; & Skog, Göran. (2008). Accelerator Mass Spectrometry. *Wiley InterScience*, *27*, 398 -427.
- 26. Higgins, Andrew. (2008). The Lost Archive Missing: for a half century, a cache of photos spurs sensitive research on Islam's holy text. *The Wall Street Journal*.
- 27. Hilali, Asma. (2017). *The Sanaa Palimpsest: The Transmission of the Qur'an in the First Centuries AH*. London: Oxford & The Institute of Ismaili Studies.
- 28. Hirschfeld, Hartwig. (1902). New Researches into the Composition and Exegesis of the Qoran. London: Royal Asiatic Society.
- 29. Hogg, Alan; & et al. (2020). SHCal20 Southern Hemisphere Calibration, 0–55,000 Years Cal BP. *Radiocarbon*, 62(4), 759 -778.
- 30. Jeffery, Arthur. (1937). *Materials for The History of The Text of The Quran: The Old Codices*. Leiden: Brill.
- 31. Karimi -Nia, Morteza. (2019). A New Document in the Early History of the Qur'ān: Codex Mashhad, an 'Uthmānic Text of the Qur'ān in Ibn Mas'ūd's Arrangement of Sūras. *Journal of Islamic Manuscripts*, (10), 292 -326.
- 32. Lane -Poole, Stanley. (1879). Introduction. In *Selections from the Kur* -*an*. London: Trübner and Co. Ludgate Hill.
- 33. Lawson, Todd. (1991). Note for the study of a "Shīʿī Qurʾān." *Journal of Semitic Studies*, 2(36), 279 -295.



- 34. Lerner, Lee; & et al. (2004). Dating Techniques. In *The Gale Encyclopedia of Science* (Third edition, Vol. 2, pp. 1154 -1158). Gale.
- 35. Liritzis, I.; & et al. (2020). Archaeometry: An Overview. *Scientific culture*, 6 (1), 49 -98.
- 36. Lowin, Shari. (2004). Revision and Alteration. In *Encyclopaedia of the Qur'* $\bar{a}$ *n* (Vol. 4, pp. 448 -451). Leiden–Boston–Köln: Brill.
- 37. Mahdi, Muhsin. (1981). Foreword. *Journal of Near Eastern Studies*, 40(3), 162 -164.
- 38. Margoliouth, David Samuel; & Woledge, G. (2006). Alphonse Mingana (1881 -1937). In A. Mingana (compiler), *Catalogue of the Mingana Collection of Manuscripts* (Vol. 3, pp. v -xii). USA: Gorgias Press.
- 39. Marx, Michael. (2019). Introduction. In *Qur'ān Quotations Preserved* on Papyrus Documents, 7th–10th Centuries. Leiden Boston: Brill.
- 40. \_\_\_\_\_\_; & Jocham, Tobias. (2019). Radiocarbon (14C) Dating of Qur'ān Manuscripts. In *Qur'ān Quotations Preserved on Papyrus Documents*, 7th–10th Centuries. Leiden Boston: Brill.
- 41. Motzki, Harald. (2001). The Collection of the Qur'an: A Reconsideration of Western Views in Light of Recent Methodological Developments. *Der Islam*, (78), 1 -34.
- 42. Muir, William. (1912). *The Life of Moḥammad from Original Sources*. Edinburgh: John Grant.
- 43. Nöldeke, Theodor. (2013). *The History of the Qur'ān*. (Friedrich Schwally, ed., Wolfgang Behn, tran.). Leiden Boston: Brill.
- 44. Palmer, Edward Henry. (1955). *The Qur'* $\bar{\mathbf{Q}}$ *n*: *Part 1*. India: Jainendra Prakash Jain At Shri Jainendra Pres.
- 45. Puin, Gerd -Rudiger. (1996). Observations on Early Qur'an Manuscripts in San"a." In *The Qu'ran as Text* (pp. 107 -112).

Germany: Brill.

- 46. Reimer, Paula; & et al. (2020). The INTCal20 Northern Hemisphere Radiocarbon Age Calibration Curve (0–55 Cal kBP). *Radiocarbon*, 62 (4), 725 -757.
- 47. Reynolds, Gabriel Said. (2008). Qur'anic studies and its controversies. In *The Qur'an in Its Historical Context* (First edition). USA & Canada: Routledge.
- 48. Rezvan, Efim. (2008). "From Russia with Love": Prof. Sergio Noja Noseda (1931 -2008). *Manuscripta Orientalia*, 14 (1), 71 -72.
- 49. (2020). A History of Printed Editions of the Qur'an. In *The Oxford Handbook of Quranic Studies* (First edition). United Kingdom: Oxford University Press.
- 50. Rink, William; & Thompson, Jeroen. (2015). Preface. In *Encyclopedia Of Scientific Dating Methods*. Heidelberg, New York, London: Springer.
- 51. Ronny, Vollandt. (2017). Jacob Georg Christian Adler (1756–1834) and his Books. In *Jewish Manuscript Cultures* (pp. 275 -306). Berlin & Boston: De Gruyter.
- 52. Sadeghi, Behnam; & Goudarzi, Mohsen. (2012). Ṣanʿāʾ 1 and the Origins of the Qurʾān. *Der Islam*, (87), 1 -129.
- 53. Sayoud, H. (2018). Statistical analysis of the Birmingham Quran folios and Comparison with the Sanaa manuscript. *International Journal of Hidden Data Mining and Scientific Knowledge Discovery*, 4(1), 101 -126.
- 54. Schnöpf, Markus. (2012). Corpus Coranicum A digital landscape for the study of the Qu'ran (pp. 362 -364). Presented at the Digital Humanities, Germany: University of Hamburg.
- 55. Shah, Mustafa. (2020). Introduction. In The Oxford Handbook of



- *Quranic Studies* (First edition). United Kingdom: Oxford University Press.
- 56. Sidky, Hythem. (2019). Book Review: Corrections in Early Qur'ān Manuscripts. Al -' $US\bar{U}r$  al - $Wus\bar{t}\bar{Q}$ , (27), 273 -288.
- 57. (2020). On The Regionality of Qur'ānic Codices.

  Journal of the International Qur'anic Studies Association, (5), 133 -210.
- 58. Small, Keith. (2011). *Textual Criticism and Qur'an Manuscripts*. UK: Lexington Books.
- 59. Soucek, Priscilla. (1999). Book Reviews: The Abbasid Tradition. *Studies in the Decorative Arts*, 6 (2), 129 -131.
- 60. Torrey, Charles Cutler. (1933). *The Jewish Foundation of Islam*. New York: Jewish Institute of Religion Press.
- 61. Westcott, Brooke Foss; & Hort, Fenton John Anthony. (1896). *The New Testament in the original Greek* (Second edition). New York: Macmillan.
- 62. Wherry, Elwood Morris. (1882). *A Comprehensive Commentary on The Quran*. London: Trübner and Co. Ludgate Hill.
- 63. Youssef -Grob, Eva Mira. (2019). Radiocarbon (14C) Dating of Early Islamic Documents: Background and Prospects. In Qur'ān Quotations Preserved on Papyrus Documents, 7th–10th Centuries. Leiden Boston: Brill.

# ، 🛶 » 🔹 هذاالكتاب 🔹 🐞 :

تتناول هذه الدراسة بالتحليل والنقد كتاب «تصحيحات في المخطوطات القرآنية المبكرة» للمستشرق الأمريكي «دانيل بروبيكر»، الذي بذل جهدًا كبيرًا، واستغرق أوقاتًا طويلةً -كما يدّعى- بصدد إثبات وقوع التحريف في القرآن المجيد عبر الأدلّة الماديّة، فزوّد القارئ بصور من المصاحف المخطوطة القديمة، والتي تظهر فيها الآياتُ المباركة مختلفةً عمّا بين أيدينا اليوم في المصاحف المطبوعة، غير أنّ تلك المخطوطات قد تعرّضت للتعديل والتّصحيح؛ لكي تصبح موافقةً للنصّ القرآنيّ الراهن. يستنتج بروبيكر من هذه الظاهرة أنّ النّص القرآنيّ الشريف لم يثبَّت إلّا بعد قرون عديدةٍ، حتى بات بشكله الحالي في المصحف المطبوع بالقاهرة عام 1924 للميلاد، أي القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم. ولكنّ رؤيته هذه متعجّلةٌ ومرتكزةٌ على منهجيّةٍ عاجزة عن إثبات ما طمح إليه المؤلّف؛ فثمّة عددٌ لا بأس به من المخطوطات القرآنيّة المتقدّمة على ما عثر عليه بروبيكر أو متزامنة لها، وردت فيها الآيات المباركة موافقةً للقرآن المطبوع دون إجراء أيّ تصحيح عليها، وهي خير شاهد على أنّ ما زعمه بروبيكر تحريفًا ليس سوى أخطاء نسخيّة صدرت عن كتّاب المصاحف المخطوطة.



المركز الاستلام لليراسات الاستراتية

http://www.iicss.iq islamic.css@gmail.com

