## غدير خُم في البحوث الغربية 💨 المدونة باللغة الانجليزية

□ تدوين: محمد مقداد أميري

□ ترجمم: أسعد مندي الكعبي

### مقدّمة البحث:

واقعة غدير خُم تعدّ واحدة من أهمّ الأحداث المصيرية في تأريخ الإسلام، فالشيعة يعتقدون بأنّ رسول الله عَيَّالله عيّن فيها مصير العالم الإسلامي وأخذ البيعة من الأمّة الإسلامية لما صدع به في ذلك اليوم؛ لذا يمكن اعتبار هذا الحدث التأريخي العظيم بأنّه الأبرز من بين سائر أحداث على عهد الرسالة وهو المنشأ الأساسي للتشيّع، وأيضاً حسب اعتقاد الشيعة فإنّ الأمّة الإسلامية منذ يوم الغدير انقسمت إلى فئتين، إحداهما موالية لأهل البيت والأخرى غير مواليةٍ، حيث التزمت الفئة الموالية بالعهد الذي قطعته مع رسول الله عَلَيْظِهُ وتنصّلت الأخرى عنه. وبناءً على هذا فإنّ واقعة غدير نُحم أصبحت على مرّ العصور حدثاً يميّز الشيعة عن غيرهم (١).



<sup>(\*)</sup> سبق وأن طبع هذا البحث باللغة الفارسية في مجلة (امامت پژوهي).

أمّا بالنسبة إلى الدراسات التي قام بها الباحثون الغربيون حول التشيّع والإمامة، فإنَّها تتمحور حول واقعة الغدير وما تحظى به من مكانةٍ بين المسلمين، لذلك عند دراسة وتحليل ما دوّنه الباحثون الغربيون بشأن التشيّع فلا بدّ من معرفة آرائهم واستنتاجاتهم حول هذه الواقعة.

ولو ألقينا نظرةً شاملةً على البحوث العلمية التي دوِّنها المفكّرون الغربيون حول المعتقدات الإسلامية بشكلِ عامٍّ ومعتقدات الشيعة بشكل خاصٍّ، بكلّ تأكيدٍ سنجدها متأثّرةً بالأصول المعرفية المتجذّرة في أفكارهم وبالتالي فإنّهم عجزوا عن بيان الكثير من البحوث المتعلّقة بمعتقدات الشيعة من قبيل الإمامة وحقيقة الأئمّة الذين هم حجج الله على خلقه والنصّ الذي تمّ على أساسه تنصيبهم أئمّةً للمسلمين ومسائل أخرى كثيرة تتفرّع على هذه المعتقدات كواقعة الغدير، وذلك لأنّهم لم يفهموها فهماً صحيحاً.

المنهجية التي يتبعها الباحثون الغربيون في دراساتهم حول الإسلام أو التشيّع عادةً ما ترتكز على أسلوب تأريخيِّ (٢) أو ظاهري (فينولوجي)، (٣) فالباحثون الذين يتبعون الأسلوب الأوّل في دراساتهم \_ التأريخي \_ يتطرّقون إلى دراسة الأسس الاعتقادية على ضوء مختلف العوامل التأريخية التي لها دورٌ في ظهور المعتقدات، وهؤلاء على خلاف أتباع الأسلوب الثاني، حيث لا يكترثون بمعرفة واقع المعتقدات والأُسس الفكرية ويرتكز موضوع بحثهم على أنّ كلّ ظاهرةٍ قد حدثت في رحاب أحداثٍ ووقائع تأريخيةٍ، ومن هذا المنطلق يعتقدون بعدم إمكانية دراسة أيّة ظاهرةٍ بعيداً عن تلك الأحداث والوقائع. وبها أنّ هذا الأسلوب يعتمد في أساسه على معايير مادّيةٍ وتجريبيةٍ تأريخيةٍ نوعاً ما ونظراً لكون أتباعه لا يؤمنون بأيّ دور لعوامل ما وراء الطبيعة، نلاحظ أنَّ النتائج التي يتوصَّلون إليها في دراساتهم تؤكَّد على أنَّ الظواهر الناجمة عن الأحداث التأريخية إمّا أن تكون مزيّفةً أو لا تتطابق مع الواقع أو أنّها مبالغٌ فيها.

وحسب رأي الدكتور حسين نصر الذي يعد أحد المتأثّرين بالفكر الغربي، (٤) فإنّ الكثير من الباحثين الغربيين لدى دراستهم المسائل الاعتقادية اتبعوا الأسلوب التأريخي، وهناك عددٌ قليلٌ جدّاً منهم اتبع الأسلوب الفينولوجي؛ وعلى هذا الأساس فإنّ رؤية الأكثرية من الباحثين الغربيين قد ألقت بظلالها على قضية الغدير ممّا دعاهم لأن يصدروا أحكاماً مسبقة ويرجّحون التصوّرات الذهنية على الحقائق الموجودة على أرض الواقع.

وتجدر الإشارة هنا إلى وجود بعض الدراسات التي قام بها باحثون غربيون حول الإسلام لكنها لا تتطرّق إلى موضوع الغدير من قريبٍ ولا من بعيدٍ، في حين أنّ الأمانة العلمية وأسلوب البحث العلمي الصحيح يقتضيان ذكر هذه الواقعة المصيرية في تأريخ الأمّة الإسلامية، أو على أقلّ تقدير ذكر رأي الشيعة حولها. على سبيل المثال فإنّ كارل بروكلهان (٥) ألف كتاباً موسّعاً تناول فيه مختلف الأحداث التي طرأت على الأمّة الإسلامية في حياة رسول الله عَيَّا التفصيل وعنونه (تأريخ الشعوب الإسلامية) (٢)، الكنّه عندما وصل إلى الحديث عن حجّة الوداع لم يتطرّق إلى واقعة الغدير وتجاهل كلّ ما يرتبط بها بالكامل (٧)، في حين أنّه ضمن كلامه عن الخلفاء الراشدين ذكر النزاعات ما يرتبط بها بالكامل (١٠)، في حين أنّه ضمن كلامه عن الخلفاء الراشدين ذكر النزاعات التي نشبت بعد رحيل رسول الله عَيَّا للاستئثار بمنصب الخلافة وزعم أنّ الإمام علي النبيّ وزوج بنته، ادّعي لنفسه الحقّ في خلافته كرئيس للدولة بوصفه أقرب الناس رحماً إليه، ولكنّه كان كسعد بن عبادة سيّد الأنصار الذي طمع في الخلافة أيضاً، لايملك من القوّة أو من النفوذ ما يساعده على تحقيق طلبته (٨).

المدد الثاني / ذو الحبحة / ٢٤٥٥ هـ <

أمّا الآثار العلمية التي ألّفها الباحثون الغربيون باللغة الإنجليزية والتي جعلناها محوراً للنقد والتحليل في هذا البحث، فهي مصادرٌ تناولت ما حدث في غدير خُم بالشرح والتحليل أو أنّها على أقلّ تقديرٍ أشارت إليه، كالمصادر التي طرحت فيها دراساتٌ حول حياة النبيّ الأكرم عَيَيْلِيُهُ والتشيّع في باكورة الإسلام ونشأة التشيّع والإمامة لدى الشيعة ودور النصّ في تعيين الإمام، وما ماثل هذه المواضيع. وبالطبع فإنّ بحوثاً كهذه لم تدوّن باللغة الإنجليزية فحسب، بل إنّها دوّنت في مختلف اللغات الأوروبية كالفرنسية والألمانية، ومنها كتاب (محمّد) (٩) لمكسيم رودنسون (١٠) و(محمّد والقرآن) (١١) لرودي بارت (١٢) و(تأريخ الشعوب الإسلامية) (١١) لكارل بروكلهان، (١٤) حيث تمحورت هذه الآثار على سيرة النبيّ الأكرم عَيَيْلُهُ وسائر المواضيع المتعلّقة بالإسلام الحنيف، لكنّ البحث هنا مختصّ بها دوّنه الباحثون الغربيون باللغة الإنجليزية.

وضمن هذه الآثار، هناك مؤلّفاتٌ لم تدوّن وفق منهج علميّ صحيح وافتقدت الأمانة العلمية التي هي شرطٌ أساسيٌّ لكلّ بحثٍ علميًّ، إذ لم تتطرّق إلى واقعة الغدير مطلقاً، ونذكر منها ما يلي:

مدخل كلمة (محمد)<sup>(۱۵)</sup> في موسوعة القرآن<sup>(۱۱)</sup> ـ تدوين يوري روبن<sup>(۱۲)</sup>.

۲) مدخل كلمة (محمد) (۱۸) في الطبعة الثانية من موسوعة الدين (۱۹)\_ تدوين
 كارين آرمسترونغ (۲۰).

- ٣) كتاب (محمّد في المدينة)(٢١) \_ تأليف وليام مونتغمري واط(٢٢).
- ٤) كتاب (محمّد نبيّ وسياسي) (٢٣) \_ تأليف وليام مونتغمري واط(٢٤).
  - ٥) مدخل كلمة (محمّد)(٢٥)\_ موسوعة الأديان العالمية(٢٦).
- ٦ ) كتاب (محمّد) السيرة الذاتية لرسول الله عَيَاللهُ (٢٧) \_ تأليف كارين

٧) مدخل عبارة (على بن أبي طالب)(٢٩) في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام (٣٠) ـ تدوين لورا فيشيا فاغليري (٣١).

 $\Lambda$  ) مدخل عبارة (عليّ بن أبي طالب) $^{(77)}$  في موسوعة القرآن $^{(77)}$  \_ تدوين على آساني<sup>(٣٤)</sup>.

 $(9^{(80)})_{1}$  عبارة (حجّة الوداع) في الموسوعة القرآنية ( $(80^{(80)})_{1}$  تدوين ديفين جَي. ستيوارت<sup>(٣٧)</sup>.

١٠) كتاب (التأريخ الإسلامي الموجز)(٣٨) \_ تأليف كارين آرمسترونغ(٣٩).

١١ ) مدخل عبارة (الإسلام الشيعي)(٤٠) في موسوعة أوكسفورد للعالم الإسلامي  $(13)^2$  ـ تدوين جوزيف أي. كشيشيان،  $(13)^3$  السيّد حسين أم. جيفري،  $(13)^3$ حميد دباشي، (٤٤) أحمد موسالي (٤٥).

١٢ ) مقالة تحت عنوان (كيف تحوّل التشيّع الأوّل إلى فرقةٍ) (٤٦ نشرت في مجلّة اتحاد مشرق أمريكا(٤٧)\_ تأليف مارشال هو جسن (٤٨).

١٣ ) مدخل كلمة (شيعة)(٤٩) في موسوعة الأديان العالمية (٥٠).

ومن الجدير بالذكر أنّ أصحاب هذه الآثار اعتمدوا بالكامل على المصادر التي تحظى بأولويةٍ لدى أهل السنّة فقط، أو أنّهم جعلوا بعض المصادر الفرعية الغربية مرتكزاً لدراساتهم؛ وهذا المنحى في البحث العلمي بكلِّ تأكيدٍ يدلُّ على ضعف الأسلوب، وبالتالي فإنّ النتيجة المتحصّلة منه باطلةٌ لكونه لا ينسجم مع ما تقتضيه المعاير العلمية الثابتة، وذلك لسببين:

الأوّل: الأسلوب العلمي الذي يجب اتّباعه في دراسة وتحليل أيّ موضوع دينيِّ يلزم الكاتب بأن يتطرّق إلى آراء ومعتقدات جميع المذاهب المنضوية تحت راية ذلك الدين والتي لها صلة بموضوع البحث.

الثاني: مصادر أهل السنّة التي اعتمد عليها هؤلاء الباحثون ترد عليها الكثير من الاشكالات والمؤاخذات، وبها في ذلك نقصان المعلومات الموجودة فيها والأسلوب الانتقائي الذي اتّبعه مؤلّفوها وعدم صحّة كلّ ما ذكر فيها.

وأمّا أهمّ المصادر التي اعتمد عليها الباحثون في الآثار المذكورة أعلاه، فهي عبارةٌ عن: صحيح البخاري، صحيح مسلم، سنن أبي داود، سنن الترمذي، سنن النسائي، سنن ابن ماجه، فتح الباري لابن حجر، سيرة ابن إسحاق، سيرة ابن هشام، طبقات ابن سعد، أُسد الغابة لابن الأثير، تأريخ الطبري، أنساب الأشراف للبلاذري، وقعة صفين لنصر بن مزاحم الكوفي، تفسير ابن كثير، تفسير الطبري، تفسير (الكشّاف) للزمخشري، تفسير مجمع البيان للطبرسي.

والمثير للدهشة أنّ بعض هؤلاء الباحثين قد اعتمدوا على مصادر سنية ذكرت فيها واقعة الغدير، لكنّهم مع ذلك لم يتطرّقوا إليها في مؤلّفاتهم. على سبيل المثال فإنّ يوري روبن الذي دوّن مدخل كلمة (محمّد) في موسوعة القرآن، ذكر مختلف الأحداث التي واكبت حياة النبيّ الأكرم عَيَّاتُهُ وما جرى إبّان رسالته المباركة، لكنّه لم يذكر شيئاً حول ما جرى في غدير خُم رغم أنّه اعتمد مصادر تضمّنت أخباراً حول واقعة الغدير وبها فيها أنساب الأشراف للبلاذري وتفسير ابن كثير (٥١). وكذلك فإنّ وليام مونتغمري واط قد تناول مختلف جوانب حياة نبيّنا الأكرم عَيَّاتُهُ بالشرح والتحليل في كتابه (محمّد في المدينة) ولا سيّها في أحد فصوله الذي عنونه به (وحدة العرب) (٥٢)، حيث ذكر فيها أهمّ الأحداث التي طرأت في السنتين الأخيرتين من العرب) (من الكنّه لم يشر إلى ما حدث في يوم الغدير رغم أنّه اعتمد على كتاب ابن الأثير (أُسد الغابة) الذي ذكر أحداث الغدير في عدّة مواضع ونقل قول رسول الشَّمَيِّاتُهُ: «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ» عدّة مرّاتٍ (٥٢).

أمّا لورا فيشيا فاغليري فقد دوّنت مدخل عبارة (علىّ بن أبي طالب) في الطبعة

مريخ المرية المحرية المحرية المحرية / عمد أميري \

الثانية لموسوعة الإسلام وتطرّقت إلى الحديث عن مختلف جوانب حياة الإمام

على التِّلْ ، لكن عند حديثها عن الخلافة اكتفت بالحديث عن امتناع الإمام عن بيعة

وأمّا ديفين جَي. ستيوارت الذين دوّن مدخل عبارة (حجّة الوداع) في موسوعة القرآن، فهو أيضاً لم يتطرّق مطلقاً إلى واقعة الغدير التي تلت حجّة الوداع مباشرةً حيث اكتفى بالقول إنّ رسول الله عَيَّ الله التي خطبة بعد انتهاء مناسك الحجّ وذكر بعض مضامينها، لكنّه لم يذكر تفاصيل هذه الخطبة وتجاهل الأمر الأهمّ من كلّ شيءٍ فيها، ألا وهو تنصيب الإمام علي عليه خليفة للمسلمين. فهذا الباحث الغربي تناسى موضوع الولاية واكتفى بذكر بعض ما ورد في الخطبة، كبيان حكم النسيء الذي اعتبره من المضامين الهامّة في هذه الخطبة واستند إلى (مجمع البيان) للعلامة الطبرسي في أنّ الاسم الآخر لسورة (النصر) هو (التوديع) ومن ثمّ ساق بحثاً حول زمان نزول هذه السورة التي قال البعض إنّها نزلت في حجّة الوداع وذكر آخرون بأنّها نزلت بمناسبة فتح مكّة، في حين أنّه لم يتحدّث أبداً عن الآية المباركة: «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ...» التي يعتقد الشيعة بأنّها نزلت بمناسبة يوم الغدير، ورغم أنّ هذا الباحث الغربي استند إلى تفسير العلامة الطبرسي (مجمع البيان) الذي أكّد فيه على أنّها لزلت بمناسبة هذا اليوم المصيري واعتبره الرأي الصحيح من بين سائر الآراء التي نزلت بمناسبة هذا اليوم المصيري واعتبره الرأي الصحيح من بين سائر الآراء التي للتراكية المناسبة هذا اليوم المصيري واعتبره الرأي الصحيح من بين سائر الآراء التي

العدد الثاني / ذو الحبحة / ٥٣٤ اهد <

طرحت، لكنّه لم يشر إلى هذا الرأي الهامّ في المدخل الذي دوّنه! (٥٥)

ومن المصادر الأخرى التي اعتمد عليها ستيوارت، كتاب (سنن النسائي) الذي ذكرت فيه واقعة الغدير وما قاله رسول الله عَلَيْ حينها في مواضع عديدة وبعباراتٍ متشابهةٍ، منها: «من كنتُ وليّه فهذا وليّه، اللّهم والِ من والاه وعادِ من عاداه» و «من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ، اللّهم والِ من والاهُ وعادِ من عاداه» وعبارات أخرى بنفس هذا المضمون (٥٦). كما أنّ ابن ماجه في سننه والترمذي أيضاً في سننه وابن حجر في كتاب (فتح الباري)، نقلوا قول رسول الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ «من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ» دون أن يذكروا أنّه قاله في يوم الغدير (٥٧).

وهناك بعض البحوث التي دوّنت في اللغة الإنجليزية تضمّنت إشاراتٍ مقتضبةً لواقعة الغدير وفي إطارِ كلِّيّ، نذكر منها ما يلي:

(  $^{(90)}$  في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام  $^{(90)}$  تدوين ترود إيلريت  $^{(70)}$ .

٢) فصل (مهمة محمد) (٦١) في كتاب (تأريخ الفكر السياسي الإسلامي منذ عصر النبيّ إلى العصر الحاضر) (٦٢) \_ تأليف أنطوني بلاك (٦٣).

٣ ) كتاب (خلفاء الرسول في الخلافة الراشدة) (٦٤) \_ تأليف ويلفرد ماديلونغ (٦٥).

٤) مدخل عبارة (علي بن أبي طالب) (٦٦) في الطبعة الثالثة من موسوعة الإسلام (٦٧) ـ تدوين روبرت غليف (٦٨).

٥) مدخل عبارة (عليّ بن أبي طالب) (٦٩) \_ موسوعة أوكسفورد للعالم
 الإسلامي (٧٠) \_ تدوين عبد العزيز ساشدينا (٧١).

7 ) مقالة تحت عنوان (بعض آراء الشيعة الإمامية حول الصحابة)  $(^{(YY)}$  \_ تدوين إيتان كولبيرغ $(^{(YY)}$ .

حَلَيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْ الْمِيْدِ الْمُورِية / عمد أميري ﴿

- ٧) مدخل كلمة (عليّ)(٧٤)\_ موسوعة الأديان العالمية (٧٥).
- $^{(77)}$  في موسوعة أوكسفورد للعالم ) مدخل عبارة (أهل البيت) الإسلامي (٧٧) ـ تدوين ميري إيلاين هيغلاند (٧٨).
- ٩ ) كتاب (مغامرة الإسلام، قيم وتأريخ في الحضارة العالمية)(٧٩) \_ تأليف مار شال هو دجسو ن<sup>(۸۰)</sup>.
  - ۱۰) مقالة تحت عنوان (تكامل الشيعة)  $(^{(\Lambda 1)}_{-}$  تدوين إيتان كولبيرغ  $(^{(\Lambda 1)}_{-})$ .
- ١١ ) مقالة تحت عنوان (التشيّع الأوّل في التأريخ والبحوث العلمية)(٨٣) طبعت في مقدّمة سلسلة بحوث التشيّع (٨٤) \_ تدوين إيتان كولبيرغ (٨٥).
  - ۱۲) كتاب (التشيّع) (۸۲) \_ تأليف هاينز هالم (۸۷).
- ١٣ ) مدخل كلمة (تشيّع)(٨٨) في الطبعة الثانية من موسوعة الدين(٨٩)\_ تدوین ویلفر د مادیلو نغ<sup>(۹۰)</sup>.
- (٩٢) في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام (٩٢) في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام (٩٢) المدخل كلمة (شيعة الأسلام (٩١) المدخل كلمة (٩١) المدخل كلمة (شيعة الأسلام (٩١) المدخل كلمة (شيعة الأسلام (٩١) المدخل كلمة (٩١) المدخل ( تدوين ويلفرد ماديلونغ<sup>(٩٣)</sup>.
- $^{(90)}$  في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام  $^{(98)}$  في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام تدوين ويلفرد ماديلونغ<sup>(٩٦)</sup>.
- $_{-}$  (٩٨) في الطبعة الثانية من موسوعة الدين (٩٨) مدخل كلمة (إمامة) تدوين ويلفرد ماديلونغ<sup>(٩٩)</sup>.
- ١٧ ) مدخل كلمة (شيعة)(١٠٠) في موسوعة الإسلام وعالم المسلمين(١٠١)\_ تدوین روبرت غلیف<sup>(۱۰۲)</sup>.
- ١٨ ) مدخل كلمة (إمامة)(١٠٣) في موسوعة أوكسفورد للعالم الإسلامي (١٠٤) - تدوين عبد العزيز ساشدينا (١٠٥).
- وهناك صنفٌ ثالثٌ من البحوث الإنجليزية تطرّق الباحثون فيها إلى واقعة

الغدير التأريخية ومسألة خلافة النبيّ الأكرم عَلَيْظُهُ بدقّةٍ وتفصيلٍ أكثر من الصنف الثاني، نذكر منها ما يلي:

١) مدخل عبارة (عليّ بن أبي طالب) (١٠٦) في موسوعة إيرانيكا (١٠٧) \_ تدوين
 إيتان كولبيرغ (١٠٨) وآي. كي. بوناوالا (١٠٩).

٢) مدخل عبارة (علي بن أبي طالب) (١١٠) في الطبعة الثانية من موسوعة الدين (١١١) \_ تدوين رضا شاه كاظمى (١١٢).

٣) فصل تحت عنوان (بحثٌ حول الخلافة) (١١٣) الفصل الأوّل من كتاب (مذهب الشيعة) (١١٤) \_ تأليف دونالدسون (١١٥).

٤) مدخل كلمة (شيعة) (١١٦٠) في موسوعة (القرآن موسوعة (١١٧٠) ـ تدوين أرزينا آر. الالني (١١٨٠).

ه ) مقالة تحت عنوان (آخر البحوث حول تأريخ التشيّع الأوّل) (١١٩) في موسوعة الإسلام والعالم المسلم (١٢٠) ـ تدوين روبرت غليف (١٢١).

۲) كتاب (مقدمه اي بر تشيّع، تاريخچه وعقيده شيعه دوازده امامي) (۱۲۲)
 باللغة الفارسية ـ تأليف موجان مومن (۱۲۳).

٧) مدخل كلمة (ولاية) (١٢٤) في موسوعة (القرآن موسوعة) (١٢٥) \_ تدوين هيرمان لاندولت (١٢٦).

 $\Lambda$  ) كتاب (الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر)  $(170)^{-1}$  تأليف أرزينا آر.  $(170)^{-1}$ .

٩) مدخل عبارة (غدير خُم) (١٢٩) في موسوعة إيرانيكا (١٣٠٠ ـ تدوين ماريا ماسي دقاق (١٣١٠).

۱۰ ) مدخل عبارة (غدير خُم) (۱۳۲) في موسوعة إيرانيكا (۱۳۳)\_تدوين أحمد كاظمى موسوي (۱۳۶).

مُدِيرُ عُم في البحوث الغربية / عمد أميري

١٢ ) مدخل عبارة (غدير خُم) (١٣٧) في موسوعة (القرآن موسوعة) (١٣٨) \_ تدوين أسهاء أفسر الدين (١٣٩).

١٣ ) مدخل عبارة (غدير خُم) (١٤٠) في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام (١٤١)\_تدوين لورا فيشيا فاغليري (١٤٢).

1٤) فصل تحت عنوان (حديث غدير خُم، ولاية عليّ بن أبي طالب وأفضليته المعنوية) (١٤٣) الفصل الثاني من كتاب (مجتمع الكاريزماتية، هوية الشيعة في باكورة الإسلام) (١٤٤) \_ تأليف ماريا ماسي دقاق (١٤٥).

ومن بين البحوث الإنجليزية التي دوّنها الباحثون الغربيون حول واقعة غدير خُم، فإنّ الفصل الثاني من كتاب السيدة ماريا ماسي دقاق (١٤٦) (مجتمع الكاريزماتية، هوية الشيعة في باكورة الإسلام) (١٤٧) والذي دوّنته تحت عنوان (حديث غدير خُم، ولاية عليّ بن أبي طالب وأفضليته المعنوية)، (١٤٨) يمكن اعتباره أكثر الآثار تفصيلاً حيث تطرّقت فيه إلى دراسة مختلف جوانب هذا الحدث التأريخي الهام، وكها نلاحظ فإنّها أفردت له فصلاً خاصّاً من بين الفصول الاثني عشر للكتاب، ولا نبالغ لو قلنا إنّ هذا الفصل تضمّن معظم المواضيع التي طرحت في سائر البحوث وبتفصيل أكثر.

### خلافة النبي محمد عَلَيْها في الدراسات الغربية :

الباحث الغربي روبرت غليف (١٤٩) دوّن مقالةً تحت عنوان (آخر البحوث حول تأريخ التشيّع الأوّل) (١٥٠) وتضمّنت موضوعاً عنونه (خلافة النبيّ محمّد) (١٥١) تطرّق فيه إلى المسيرة التأريخية للدراسات التي قام بها الباحثون الغربيون

المدد الثاني / ذو الحبوة / ٢٠٧٥ (هـ

حول خلافة النبيّ محمّد عَلَيْ الله ونوّه فيه على أنّ آخر الدراسات الغربية التي نسبت تأريخ نشأة هوية التشيّع إلى ادّعاء أحقية الإمام عليّ عليه بالخلافة بعد وفاة النبيّ والذي أثار جدلاً واسعاً. وتجدر الإشارة إلى أنّ هذه المقالة بشكل عامٍّ متأثّرة بكتاب السيّد ويلفرد ماديلونغ (١٥٢) (خلفاء الرسول في الخلافة الراشدة) (١٥٣). وقال غليف إنّه قبل تأليف هذا الكتاب لم يكن الباحثون الغربيون يعرفون ما إن كان النبيّ محمّد عليّاً عليه خليفاً له أو أنّه ادّعي ذلك بنفسه.

وبالطبع فإنّ هذا التبرير ليس بعيداً عن الواقع فحسب، بل يعتبر تافهاً في ظلّ سعة نطاق معلومات الباحثين الغربيين واطّلاعهم على مختلف النصوص الإسلامية القديمة؛ لذا فإنّ غاية ما يمكن أن يدّعى من غموضٍ حول المسألة هو طرح السؤال التالي على سبيل المثال: هل أنّ قضية تنصيب الإمام عليّ عليّ من قبل رسول الله علي التالي على سبيل المثال: هل أنّ قضية تنصيب الإمام عليّ عليّ من قبل رسول الله علي يوم الغدير قد ذكرت تفاصيلها في المصادر التأريخية بالكامل أو أنّها ذكرت بشكلٍ مقتضبٍ؟ وبها أنّ النقد الأدبي يتولّى مهمّة تشخيص واقع الأخبار المذكورة في النصوص الإسلامية القديمة وبيان ما إن كانت مشوبةً بألفاظ إضافيةٍ أو أنّها صحيحةٌ أو مبتدعةٌ. فهذا السؤال الذي يطرح وفق القواعد التي تتبنّاها الأوساط العلمية والأكاديمية يبقى بلا جواب، وبالتالي ينتفي من أساسه (١٥٥).

ومن جانب آخر، هناك سؤالٌ يحظى باهتمام بالغ بين الباحثين، وهو كيف أصبح هذا الموضوع المثير للجدل سبباً لسرد حكايات وقصص من قبل الشيعة ونخالفيهم في النصوص الإسلامية القديمة؟ وهذا الأمر قد أرغم الباحثين على الإذعان بحتمية واقعة الغدير التي يرجع تأريخها إلى صدر الإسلام، لذلك لم يتطرّقوا في بحوثهم إلى بيان ما إن كانت حدثت حقّاً أو لا، بل انصب اهتمامهم على بيان مفهومها ومضمونها لدى الشيعة ومخالفيهم (١٥٥١).

ويرى الباحث روبرت غليف أنّ ويلفرد ماديلونغ لا يتّفق مع بعض محلّلي

وتجدر الإشارة إلى أنّ هذا الباحث قد أجرى دراساته حول تأريخ الخلافة الإسلامية وفق منهج بحث محوره الجواب عن السؤال التالي: كيف تولّى الخلفاء زعامة الأمّة الإسلامية بعد النبيّ عَيَيْلُهُ؟ والنتيجة الهامّة التي توصّل إليها لدى دراسته التشيّع هي أنّ الإمام عليّ عليه كان يعتبر نفسه منصّباً من قبل النبيّ عَيَيْلُهُ، وأكّد على أنّ هذا الأمر كان مقبولاً لدى المسلمين ومتعارفاً في الجزيرة العربية في تلك الآونة وحتى إنّه ينسجم مع السيرة النبوية، (١٥٦) ولكنّ هذا المنصب القيادي قد سُلب منه إثر المؤامرات التي حاكها بعض صحابة النبيّ عَيْلِهُ (١٥٧).

ويضيف غليف أنّه لم يطرح حتّى الآن جوابٌ محدّدٌ حول النتائج التي توصّل إليها ماديلونغ في كتابه المذكور باستثناء ما قاله موروني (١٥٨) وغراهام (١٦٥) ودانييل (١٦٠) وماتسون (١٦١) وكرون (١٦٢).

بعد نشر هذا الكتاب في عام ١٩٩٧م لم يدوّن الباحثون الغربيون أيّة دراسةٍ على صعيد الخلافة الإسلامية في عهدها الأوّل، ورغم أنّ السيّد ماديلونغ دعا المؤرّخين إلى التعامل مع المصادر بطريقةٍ علميةٍ صائبةٍ لأجل أن يتمكّنوا من تدوين آثارٍ تأريخيةٍ معتمدةٍ حول العهد الأوّل للخلافة، لكنّ دعوته هذه لم تحظ بإقبالٍ يذكر. أمّا بالنسبة

العدد الثاني / ذو الحبجة / 843

إلى النتائج التي توصّل إليها، فقد دلّت على قابلياته العلمية المشهودة ورغبته الحقيقية في إجراء البحوث العلمية وفق أُسس صحيحةٍ، لذلك قلّم ايجرؤ أحدٌ على معارضتها رغم وجود بعض المؤاخذات عليها.

الإنجازات العلمية التي قام بها هذا الباحث يمكن اعتبارها ردّاً على ما طرحه كايتاني (١٦٣) ومن بعده وليام مونتغمري (١٦٤) اللذان زعما صحّة أخبار أهل السنّة التي وردت حول مسألة الخلافة وما يتعلّق بها(١٦٥).

وتجدر الإشارة إلى ما قاله روبرت غليف، حيث أكَّد على أنَّ البروفسور ماديلونغ قد أثّر على منهج البحث العلمي حول خلافة النبيّ عَلَيْكُ بين العلماء الغربيين وغيّر تصوّرهم بحيث جعلهم يعتقدون بأنّه صلوات الله عليه قد نصّب عليّاً المثلاث خليفةً له، واعتبر غليف أنَّ هذا الأمر هو أحد محاسن إنجاز البروفسور ماديلونغ ومن آثاره الإيجابية.

رغم النقاط الإيجابية التي تطرّق إليها روبرت غليف في إنجاز البروفسور ماديلونغ، لكن يؤاخذ على الأخير في منهجيته ودقّة استنتاجاته التي توصّل إليها على أساس اعتقاده بكون النصوص الموروثة من القرون الهجرية الأولى مصدراً مناسباً لاستكشاف الحقائق التأريخية وعدم قبوله مبدأ رفض جميع المصادر بذريعة كونها أساطير دوّنت فيها بعد؛ لأنّ هذه المنهجية تتعارض مع ما يراه بعض الباحثين (١٦٦) الذين يطرحون إشكالاتٍ عليها، من قبيل قصور دلالة أهمّ مصادر السيرة على المطلوب وكون المعلومات المذكورة فيها انتقائية وغير قطعية، وما شاكل ذلك من مؤاخذاتٍ يذكرونها حول ما دوّنه الواقدي وابن سعد وابن هشام والطبري. فمصادر السرة هذه قد دوّنت على أساس مصادر خاصّة تتضمّن كمّاً هائلاً من الأحاديث حول السيرة النبوية ويعود تأريخها إلى القرن الثالث الهجري، كما أنّ المعلومات الموجودة في المصادر التي ألّفت بعد ذلك التأريخ هي الأخرى لم تدوّن حسب منهج منظّم ولم تقارن مضامينها مع المعلومات السابقة. المدد الثاني / ذو الحجة / ٢٠٠٥ المدد الثاني / ذو الحجة / ٢٠٠٥ المدد الثاني / ذو الحجة / ٢٠٠٥ المد

ومن ناحيةٍ أخرى فإنّ البروفسور ماديلونغ وإن أثبت كون الخلافة بعد النبيِّ عَيْنِا اللهِ حَقًّا للإمام على عليًّا إليَّا ورغم أنَّه ذكر أدلَّةً عديدةً على ذلك، لكنَّه لم يتقيّد بمحور البحث - أي موضوع الخلافة - في كتابه ولم يطرح جميع القضايا المتعلَّقة بها بشكلِ شاملِ لدرجة أنّه لم يتطرّق إلى قضية تنصيب الإمام من وجهة نظر الشيعة، وبالتالي نلاحظ أنّ واقعة الغدير أصبحت مهمّشةً تقريباً وكأنّها موضوعٌ ثانويٌّ لا أهمية له. ومقدّمة الكتاب فهي الأخرى تتضمّن تفاصيل واسعة حول قضية الخلافة وما أراده رسول الله عَلَيْظِيُّهُ، ولكن رغم كلّ التفاصيل المذكورة نلاحظ أنّه لم يشر إلى غدير نُحم. ومن المواضيع التي تناولها في المقدّمة، مسألة خلافة الأنبياء السابقين وكذلك طرح سؤالاً دون أن يجيب عليه، وهو: لماذا قصّر النبيّ عَلَيْكِ في وضع برنامج مناسبِ لتعيين من يخلفه بعد وفاته؟ (١٦٧) وضمن نقله لبعض الروايات والأخبار عن عائشة وابن عباس في هذه المقدّمة، قال: «منذ أن تولّى الإمام علىّ خلافة النبيّ فإنّ شيعة الكوفة يعتقدون بأنَّه جعله وصياً له»(١٦٨). ودون أن يذكر واقعة غدير خُم، قال أيضاً في هذه المقدّمة: «أرسل محمّد علياً إلى اليمن كنائب عنه في السنة العاشرة للهجرة، ولكنّ بعض تصرّفاته أثارت حفيظة عددٍ ممّن كانوا معه فشكوه إلى النبيّ. قبل وفاة محمّدٍ بثلاثة أشهرِ ارتأى أن يدافع عن ابن عمّه في خطابٍ له بين جمع عظيم من الناس، ولكنّ الوقت لم يكن مناسباً آنذاك لتنصيب عليِّ خليفةً له ويحتمل أنّه كان يرجو أن يعمّر بها فيه الكفاية حتّى يتمكّن فيها بعد من تنصيب أحد حفيديه؛ لذلك أخّر الإعلان عن خليفته»(١٦٩).

ومن الجدير بالذكر أنّ كتاب البروفسور ماديلونغ رغم اشتهاله على تفاصيل ومباحث واسعة إلا أنّه أشار فقط إلى بيعة المسلمين للإمام عليّ عليّه مرّةً أخرى عندما تصدّى لتمرّد الخوارج في حرب النهروان التي يرجع تأريخها إلى أواخر أيام خلافته، لكنّه تجاهل جميع المسائل المتعلّقة بتنصيبه خليفةً للمسلمين، (١٧٠) في حين أنّه ذكر واقعة الغدير في مكانها غير المناسب من حيث منهجية البحث وأقحمها في موضوع هامشيّ رغم أنّها أجلى دليل على خلافة الإمام عليّ عليّه برأي الشيعة.

# ■ القيمة المعرفية لمصادر السيرة من وجهة نظر الباحثين الغريبين وأسلوب البحث الذي اعتمدوه:

لا يجد أيّ باحثٍ سبيلاً لدراسة رسالة النبيّ الأكرم عَيَّلُهُ وتأريخ صدر الإسلام إلا في رحاب مصادر السيرة المعتبرة، ولكن هناك مؤاخذاتٌ تطرح حول هذه المصادر وبها فيها اختلافها من حيث طرحها للحقائق بدقّةٍ وحياديةٍ وكذلك انتقاء مؤلّفيها للمعلومات بها يتناسب مع مشاربهم ومعتقداتهم. على سبيل المثال فإنّ الباحثة لورا فيشيا فاغليري (١٧١) في مدخل عبارة (غدير خُم) (١٧٢) في الطبعة الثانية لموسوعة الإسلام، دوّنت حول مصادر السيرة ما يلي: «الكثير من المصادر التي اعتمدنا عليها لدراسة حياة النبيّ، كمؤلّفات ابن هشام والطبري وابن سعد، التزمت جانب الصمت حيال توقّف النبيّ في غدير خُم وحتّى بعض المصادر التي ذكرت هذا الأمر الكتب كانوا يخشون من أنّ نقل خطبة النبيّ في ذلك اليوم، ومن الواضح أنّ أصحاب هذه الكتب كانوا يخشون من أنّ نقل خطبة النبيّ يفسح المجال لمتكلّمي الشيعة بأن يدعموا آراءهم حول حقّ عليّ بالخلافة وبالتالي تقوى استدلالاتهم في نقاشاتهم مع أهل السنة. ونتيجة الكلام أنّ المفكّرين الغربيين الذين اعتمدوا على هذه المصادر لدراسة حياة النبيّ محمّد لم يتطرّقوا في مدوّناتهم إلى ما حدث في غدير خُم بشكل متسقي» (١٧٣).

وأمّا السيدة ماريا ماسي دقاق (١٧٤) فقد تحدّثت عن حديث الغدير في مصادر السيرة النبوية قائلةً: «عندما ندقّق في أهمّ مصادر السيرة والتأريخ لأهل السنّة مثل سيرة ابن هشام ـ التي تعدّ أثراً منقّحاً لسيرة ابن إسحاق ـ أو تأريخ الطبري أو طبقات ابن سعد، فلا عجب في خلوّ غالبيتها من حديث الغدير. ومها يكن الأمر، فلو تتبّعنا الموضوع نجد أنّ هذا الحديث موجودٌ في سائر مصادر أهل السنّة المعتبرة التي تناظر هذه المصادر، فعلى سبيل المثال نقل مؤرّخ القرن الثالث الهجري البلاذري صاحب كتاب (أنساب الأشراف) هذا الحديث بالكامل وذكر بعض روايات خطبة الرسول في يوم الغدير، وكذلك فإنّ محدّث أهل السنّة ابن حنبل قام بتغطية واقعة الغدير في

المُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ مِنْ اللهُ ال

وقد ذكرت السيّدة دقّاق كلاماً للباحث جاكوب لانسر (١٧٦) في كتاب (نشأة حكومة العباسيين) (١٧٧) أكّد فيه على عدم وجود معلوماتٍ كافيةٍ في مصادر السيرة حول موضوع الغدير، وذلك لأنّ الكثير من محدّثي أهل السنة ومؤرّخيهم، كالطبري وابن سعد والمسعودي واليعقوبي، إمّا أنّهم لم يتطرّقوا إلى حديث الغدير أو أنّهم قصّروا في ذكر تفاصيله لأنّهم كانوا يدوّنون مصادرهم تحت رعاية بني العباس ويعملون وفق مرامهم، لذا يمكن القول إنّ اختلاف النزعات من حيث الولاء لمذهب أهل السنة أو التشيّع كان سبباً لذلك، لكن يحتمل أن تكون الضغوط السياسية التي فرضت عليهم لادّعاء حقّانية بني العباس بالخلافة قد ألقت بظلالها على هذا التوجّه في تعاطي أحداث تلك الواقعة، لأنّ حديث الغدير يثبت أحقية الإمام عليًّ عليًه بالخلافة دون سواه، أي أنّه لا يثبت هذا الحقّ لجميع بني هاشم.

فالمؤرّخون الأوائل في عهد بني العباس نقلوا أنّ بني العباس بذلوا جهوداً حثيثةً لإثبات أحقيتهم بالخلافة قبل أن يروّجوا لأحقية منافسيهم العلويين بها، وهذه المساعي قد تزامنت مع تدوين أقدم مصادر التأريخ والحديث، لذلك كان لها تأثيرٌ جذريٌّ على تدوين التأريخ الإسلامي (١٧٨).

وفضلاً عن المؤاخذات الموجودة حول مصادر السيرة، فإنّ منهج البحث في الدراسات التي قام بها الباحثون الغربيون اعتهاداً على هذه المصادر هي الأخرى

 العدد الثاني / ذو الحجة /

جديرة بالتأمّل، فالباحث هارالد موتزكي (۱۷۹) وصف منهج البحث الذي يتبعه الغربيون حول سيرة النبي عَيْنَ في كتابه (سيرة النبيّ محمّد، مشكلة المصادر) (۱۸۰) كها يلي: «ليست هناك دراساتٌ منهجية ونقدية وافية حول مصادر سيرة النبيّ محمّد، فكتّاب السير دوّنوا في مؤلّفاتهم معلومات اقتبسوها من المصادر التي تعجبهم فحسب؛ لذا من الضروري إجراء دراسات نقدية حول ما تضمّنته كتب السيرة من أحاديث وأخبار بصفتها مصادر تأريخية، ولا بدّ لهذه الدراسة أن تكون تطبيقية كي يقارن الباحث فيها كلّ ما تصمّنته من أخبار ويحدّد تأريخها» (۱۸۱). ويضيف قائلاً: «لحدّ الآن لم تجر سوى بحوثٍ مقتضبة للغاية حول تعيين مدى إمكانية الاعتهاد على أحاديث السيرة النبوية، ويمكن القول إنّه لا يوجد معيارٌ لتقييم النصوص الحديثية، وأمّا منهج دراسة الوثائق فقد شهد تطوّراً في العصر الراهن ولم يتطرّق الباحثون على أساسه إلى تقييم المعلومات المتوفّرة حول السيرة إلا بندرة (۱۸۲).

وحسب رأي هذا الباحث الغربي فإنّ كتب السيرة النبوية التي دوّنت حتّى اليوم قد اعتمدت على مصادر محدودة، ويمكن تقييدها في الحقيقة بسلسلة واسعة من الأحاديث التي يرجع تأريخ روايتها إلى القرن الثالث الهجري كما فعل الواقدي وابن سعد وابن هشام والطبري. وأكّد أيضاً على أنّ المعلومات الموجودة في المصادر التي دوّنت في القرن الثالث الهجري لم تكن على المحكّ ولم يتناولها الباحثون بالتحليل والمقارنة مع المعلومات السالفة وفق منهج بحثٍ معتبر (١٨٣).

### ■ شهرة واقعم غدير خُم في المجتمع الإسلامي الأوّل:

تقول الباحثة ماريا ماسي دقاق حول ذياع صيت حديث الغدير بين المسلمين في العصر الإسلامي الأوّل: «إنّ المراجع التأريخية والأحاديث التفسيرية قد أشارت إلى حديث غدير خُم الذي كان شهيراً على نطاقٍ واسع في العصور الإسلامية الأولى

ونلاحظ في الفصل أيضاً من هذا الكتاب أنّ مقصود الباحثة من شهرة حديث الغدير وانتشاره هو شهرته بين فئةٍ معينةٍ في المجتمع الإسلامي الأوّل، لأنّها بعد أن نقلت بعض الأخبار من المصادر التي ذكرت ما جرى في يوم الغدير، أكّدت على أنّ إحدى النقاط المشتركة بين هذه الأخبار هي القبول بصحّة حديث الغدير من قبل المسلمين الأوائل الذين كانوا مقيمين في المدينة، لذلك استنتجت أنّ هذا الأمر يثبت عدم شهرته على نطاقٍ واسع بين عامّة الناس واقتصاره على مؤلّفي هذه المصادر حتى اندلاع أوّل حرب داخلية (١٨٥) أو أنّه لم يروّج بين عامّة المسلمين (١٨٦).

وترى الباحثة أنّ الإمام عليّ عليه كان يستند إلى ما قاله النبيّ عَيَّالًا في غدير خُم كلّما أراد أن يدافع عن حقّه، وقد كان يوجّه خطابه آنذاك إلى مسلمي المدينة سواء في خطبه التي ألقاها بين كبار المهاجرين من أصحاب الشورى أم في كلامه الذي وجّهه بالتحديد إلى طلحة بن عبيد الله الذي انتفض ضدّه. وأكّدت على أنّ الآخرين عندما يؤيّدون صحّة حديث الغدير دفاعاً عن حقّ الإمام عليّ عليه في يرجى من الصحابة المقيمين في المدينة هو علمهم به، لذلك كان يجدر بهم إخبار كلّ من كان لا يعلم به، سواءٌ في ذلك الموالين للإمام من أمثال أبي أيّوب الأنصاري أم غير الموالين له كسعد بن أبي وقّاص. ونوّهت على أنّ الاعتقاد بكون أهل المدينة فقط أو بعض النخبة منهم كانوا على علم بحديث الغدير، ينسجم مع الظروف الزمانية التي حفّت بخطبة رسول كانوا على علم بحديث الغدير، ينسجم مع الظروف الزمانية التي حفّت بخطبة رسول في طريق العودة من مكّة إلى المدينة بعد حجّة الوداع، وقالت: «هذا يعني أنّ المسلمين في طريق العودة من مكّة إلى المدينة بعد حجّة الوداع، وقالت: «هذا يعني أنّ المسلمين

الدوالتان / دوالحجة / ١٤٠٥ مـ المدوالتان / دوالحجة / ١٤٠٥ مـ ك

...

المقيمين في مكّة والكثير من مسلمي القبائل الذين كانوا يقطنون خارج المدينة لم يكونوا حاضرين في ذلك اليوم ليشهدوا الإعلان الرسمي لخلافة الإمام علي عليه الذلك فإنّ معاوية بن أبي سفيان الذي كان من أهل مكّة ادّعى عدم علمه بذلك» (١٨٧).

وأكّدت السيّدة دقّاق على أنّ الكثير من المصادر الإسلامية التي دوّنت في العصور الإسلامية الأولى تتضمّن أخباراً صريحةً وإشاراتٍ إلى ما قاله النبيّ عَلَيْظِهُ في هذه المناسبة رغم عدم اشتهالها على خبر يتناول ما حدث في الغدير بشكل شامل ومن جميع جوانبه، لذلك نلاحظ أنّ المصادر الروائية والتأريخية التي دوّنت فيها بعد تتضمّن في طيّاتها أخباراً متفرّقةً حول هذه الواقعة حتّى وإن لم يخصّص لها بابٌ بالتحديد.

ذكرت هذه الباحثة الغربية الأمثلة التالية من المصادر التي اعتمدت عليها في استنتاج آرائها (١٨٨):

ا ) خبر أبي الطفيل عامر بن واثلة حول استدلال الإمام علي عليه في حقّه بالخلافة وعدم استحقاق سائر أعضاء الشورى الذين عيّنهم عمر بن الخطاب لينتخبوا من بينهم خليفة بعد موته، حيث حاججهم صلوات الله عليه قائلاً: «نشدتُكم بالله، هل فيكم أحدٌ قال له رسول الله (صلّى الله عليه وآله وسلم) كما قال لي: إنّ الله أمرني بولاية علي فولايته ولايتي، وولايتي ولاية ربّي، عهدٌ عهده إليّ ربّي، وأمرني أن أبلّغكموه، فهل سمعتم؟ قالوا: نعم قد سمعناه، ثمّ قال: «نشدتكم بالله هل فيكم أحدٌ قال له رسول الله عَيْمَ الله أنت منّي بمنزلة هارون من موسى إلا أنّه لا نبيّ بعدى؟ »، قالوا: اللهم لا (١٨٩).

٢) ما جرى في يوم (الرحبة) وذلك عندما اجتمع الكثير من المسلمين إبّان خلافة الإمام علي عليًّا في الرحبة. ففي ذلك اليوم طلب الإمام ممّن كان حاضراً في يوم الغدير وسمع قول رسول الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ مُولاهُ فعليٌ مولاهُ أن يشهد بذلك (١٩٠).

المُمَانِينَ الْمُرْمِينَ الْمُرْمِينَ المِون الغربية / عمد أميري ﴿ مُعَالِمُ المِمْونِ الغربية / عمد أميري

٤) كلام سعد بن أبي وقّاص (١٩٢) مع معاوية بن أبي سفيان الذي استولى على الخلافة بعد شهادة الإمام على التِّلام ، حيث أنَّبه واعتبره ليس أهلاً للخلافة فقال له: «قاتلت علياً وقد علمت أنّه أحقّ بالأمر منك»، فقال معاوية: «ولم ذاك؟» فأجابه سعد: «لأنَّ رسول الله (صلَّى الله عليه وسلم) يقول: (من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ، اللُّهم والِ من والاهُ وعادِ من عاداهُ)، ولفضله في نفسه وسابقته»، فقال معاوية: «فما كنتَ قطّ أصغر في عيني منك الآن»، أجابه سعد: «ولـمَ؟» قال: «لتركك نصرته وقعودك عنه، وقد علمت هذا من أمره» (١٩٣٠).

٥ ) الحوار الذي دار بين الإمام عليّ عليًّا وطلحة بن عبيد الله قبيل اندلاع حرب الجمل، حيث استشهد الإمام بقول رسول الله عَيَالِللهُ: «اللَّهم وال من والأه وعاد من عاداهُ» وحذّر طلحة من العاقبة السيّئة إثر نكثه العهد ونقضه البيعة بقيامه على الخليفة الشرعي (١٩٤).

رغم أنَّ السيِّدة دقاق دعمت استنتاجاتها بشواهد عديدة، لكنَّها تجاهلت بعض الاشكالات التي ترد على هذه الاستنتاجات، على سبيل المثال كلّم تتطرّق إلى دفاع أمير المؤمنين النِّهِ عن حقّه في الخلافة فهي تذكر أنّه استدلّ بها قاله رسول الله عَيَالِللهُ يوم الغدير وتؤكّد على أنّ مخاطبيه في ذلك اليوم كانوا من أهل المدينة معتمدةً على حدثين تأريخيين، أحدهما احتجاجه على أعضاء الشورى التي عيّنها عمر والذين يعتبرون من رموز المهاجرين، والآخر احتجاجه على طلحة بن عبيد الله الذي كان من أهل المدينة وشارك في حرب الجمل إلى جانب عائشة.

العدد الثاني / ذو الحبجة / ٢٤٥٥ هـ

ومن المؤاخذات الأخرى التي تطرح على استنتاجاتها هو أنَّها تؤيَّد صحَّة ادّعاء معاوية بن أبي سفيان في عدم علمه بحديث الغدير، ولكن جميع الشواهد التي ذكرتها على هذا الصعيد لا يمكن أن تكون مستنداً يثبت جهل معاوية بهذا الأمر الذي كان شائعاً على نطاقٍ واسع آنذاك. وأمّا بالنسبة إلى الشورى التي عيّنها الخليفة الثاني فإنّ أعضاءها مكثوا في مكانٍ واحدٍ مدّة ثلاثة أيّام كي يعيّنوا أحدهم خليفةً، وبالطبع فإنّ الحاضرين في هذه الشورى فقط كانوا منافسين للإمام على المُثَلِّ على منصب الخلافة، لذا فإنَّها لم تكن أمام الملأ العام حتّى نعتبر مخاطبيها آنذاك جميع المسلمين، كما أنَّها تشكّلت في المدينة ومن الطبيعي أنّ أهل المدينة هم مخاطبو الإمام على التيلاِّ حينها.

ومن أعضائها طلحة والزبير اللذان كانا من رؤوس الخارجين على الإمام على " عَلَيْكِ أَيَام خلافته في حرب الجمل بعد أن حرّضا عائشة على المشاركة في هذه الحركة المتمرّدة على القانون، ومن البديهي أنّ الأوضاع كانت تقتضي بأن يتمّ الإمام على التُّلاّ الحجّة على رموز هذه الفتنة لصيانة المجتمع الإسلامي من شرّهم ومكائدهم، وقد كانت حجّته بالغة لدرجة أنّ الزبير الذي يعدّ المحرّك الأساسي لهذه الفتنة، انسحب من الحرب بعد أن وبّخه الإمام، إلا أنّ طلحة مع اعترافه بحقّ الإمام بالخلافة وإذعانه بصحة ما قاله رسول الله عَيْنِ أَلَهُ عَالَيْنَ يوم الغدير لكنَّه أصرٌ على مواصلة القتال طمعاً بحطام الدنيا(١٩٥).

ويمكن نقض استدلال هذه الباحثة في أنّ معاوية بن أبي سفيان لم يكن على علم بحديث غدير خُم في النقاط التالية:

١ ) لا يختلف اثنان في أنَّ معاوية كان من ألدّ الخصام للإمام علىّ عليَّك ِ، لذا فإنَّ عدم اعترافه بصحّة حديث الغدير هو أمرٌ متوقّعٌ لكونه لم يتوانى عن أيّة ذريعةٍ لبلوغ مآربه الشيطانية.

٢ ) المؤرّخون والمحدّثون من أهلّ السنّة أشاروا إلى أنّ الطليقين معاوية

٣) هناك ملاحظة هامّة جدّاً تجدر الإشارة إليها هنا، وهي أنّ واقعة الغدير قد
 اكتنفتها ظروفٌ خاصّةٌ جعلتها تنتشر كخبرٍ هامٍّ في جميع بقاع العالم الإسلامي.

غدير خُم يقع في الطريق الواقع بين مكّة والمدينة على مسافة ثلاثة أميالٍ من الجحفة التي هي مفرق طرقٍ يفترق فيه مسير القوافل المتجّهة نحو المدينة ومصر والعراق، (١٩٧١) لذا فإنّ حجّاج بيت الله الحرام العائدون إلى ديارهم بعد حجّة الوداع لم يكونوا قد افترقوا في غدير خُم لأبّهم لم يصلوا إلى الجحفة بعد، وهذا يعني بكلّ تأكيدٍ أنّ الذين استمعوا إلى خطبة رسول الله عليه في يوم الغدير لم يكونوا من أهل المدينة فحسب. فضلاً عن ذلك، ليس هناك أيّ دليلٍ قطعيًّ يثبت عدم حضور أشخاصٍ من أهل مكّة في هذا الحدث المصيري بصفتهم ممثّلين عن قومهم. أمّا السيّدة ماريا ماسي دقاق فقد أكّدت على أنّ الظروف التي اكتنفت واقعة الغدير تقتضي انتشار خطبة رسول الله عَلَيْ في كلّ مكانٍ، وقالت: «من المحتمل أنّ المسلمين المقيمين في مكّة والكثير من مسلمي القبائل الذين كانوا يقطنون خارج المدينة لم يكونوا حاضرين في ذلك اليوم ليشهدوا الإعلان الرسمي لخلافة الإمام عليّ، لكنّنا لو تتبّعنا ما حدث في

المدد الثاني / ذو الحبحة / ٢٠٣٥ المدد الثاني / ذو الحبحة / ٢٠٣٥ المدد الثاني / ذو الحبحة / ٢٠٣٥ المد

ذلك اليوم ولاحظنا الطريقة التي ألقيت الخطبة فيها والظروف التي اكتنفتها والتمهيدات التي اتّخذت لها في حضور كبار الصحابة الذين بايعوا الإمام على بإمرة المؤمنين، سوف يثبت لنا بشكل لا يشوبه أدنى شكِّ بأنّ خبراً بهذه الأهمية قد انتشر بسرعةٍ في كلّ مكانٍ وأنّ المسلمين قد تناقلوه بينهم أينها حلّوا ونزلوا».

وتجدر الإشارة إلى أنّ العلامة الأميني الله صاحب كتاب (الغدير في الكتاب والسنَّة والادب) ذكر أسماء ١١٠ صحابي رووا هذه الواقعة التأريخية الهامَّة وذكر أسماءهم والطرق التي روي منها الحديث، حيث قال: «هؤ لاء مائة وعشرة من أعاظم الصحابة الذين وجدنا روايتهم لحديث الغدير، ولعلّ فيها ذهب علينا أكثر من ذلك بكثير، وطبع الحال يستدعي أن تكون رواة الحديث أضعاف المذكورين لأنّ السامعين الوعاة له كانوا مائة ألفٍ أو يزيدون، وبقضاء الطبيعة إنّهم حدّثوا به عند مرتجعهم إلى أوطانهم شأن كلّ مسافر ينبئ عن الأحداث الغريبة التي شاهدها في سفره. نعم، فعلوا ذلك إلا أشذاذٌ منهم صدّتهم الضغائن عن نقله، والمحدّثون منهم وهم الأكثرون فمنهم هؤلاء المذكورون، ومنهم من طوت حديثه أجواز الفلى بموت السامعين في البراري والفلوات قبل أن ينهوه إلى غيرهم، ومنهم من أرهبته الظروف والأحوال عن الإشادة بذلك الذكر الكريم وقد مرّ تلويحٌ إلى ذلك في رواية زيد بن أرقم، وجملة من الحضور كانوا من أعراب البوادي لم يتلق منهم حديثٌ ولا انتهى إليهم الإسناد؛ ومع ذلك كلَّه ففي من ذكرناه غنيَّ لإثبات التواتر ١٩٨١).

وأمّا بالنسبة إلى رواية عامر بن واثلة التي تضمّنت احتجاجاً للإمام على عاليَّالإ بحديث الغدير على أصحاب الشورى، فقد شكَّكت السيدة دقاق في صحّتها لأنّ الراوي من الموالين للإمام. ومن البديهي أنّ هذه المؤاخذة على الرواية لا مورد لها لأنّ الأخبار التأريخية بشكل عامٍّ هي أخبار آحادٍ، والأمر الهامّ على هذا الصعيد هو وجود قرائن تفيد الاطمئنان بصحّة هذه الأخبار ولا يوجد ما يناقضها؛ وإحدى القرائن الواضحة التي تؤيّد صحّة ما رواه عامر بن واثلة هي أنّ الإمام في هكذا ظروف كان ملزماً بإتمام الحجّة على من هو ليس بأهل للخلافة، وذلك بالطبع إنّما يكون بالتذكير بأوامر رسول الله عَيْنِ التي ألزم المسلمين باتباعها، ومنها ما قاله في يوم الغدير. وبكلّ تأكيدٍ فإنَّ هذه الحقائق والأخبار لا تنسجم مع مشارب وتوجّهات الفئة الحاكمة آنذاك، لذلك لا يتمّ تناقلها إلا عن طريق الموالين للإمام عليّ عَلَيْكِ فحسب، لأنَّ مؤيّدي النظام الحاكم وغيرهم من الجبناء كانت لهم دواعيهم الخاصّة التي جعلتهم ينكرونها أو يعتّمون عليها، بل ويقبلونها في بعض الأحيان؛ وعلى هذا الأساس نجد أنَّها قد همّشت بمرور الزمان ومن ثمّ تلاشي الكثير منها بالتدريج.

ومن الجدير بالذكر أنّ السيّدة دقاق التي شكّكت في هذه الرواية، قالت: « تذكير الإمام على الناس بخطبة غدير خُم دون أن يذكر تفاصيل أخرى - كما تتناقلت مصادر الفريقين شيعةً وسنّةً - دليلٌ على قبول هذه الخطبة بصفتها فضيلة معنوية له، وهذا ما كان مشهوراً على نطاقٍ واسع بين مختلف مؤلَّفي المصادر الإسلامية في العصور الأولى»(١٩٩).

### ◄ مستوى تغطيم مصادر التأريخ والحديث لحديث الغدير :

أحد الأبحاث النظرية التي تطرح حول حديث غدير خُم هو موضوع سعة نطاق انتشاره في عهد حكومات بني أمية وتأثّره بالظروف التي كانت سائدةً آنذاك والسكوت عنه بشكل مؤقّتٍ بعد ظهور فرق وفئات سياسية - دينية إبّان حكومات بني العباس.

السيّدة ماريا ماسي دقاق بدورها تناولت هذا الموضوع في الفصل الثاني من كتابها الذي أشرنا إليه وذكرت العديد من الشواهد لبيان ما اكتنف جوانب واقعة الغدير في تلك الآونة، ومن الجدير بالذكر أنَّ بعض مصادر أهلَّ السنَّة لم تذكر حديث الغدير وبها فيها سيرة ابن هشام التي تعدّ تنقيحاً لسيرة ابن إسحاق وكذلك تأريخ



الطبري وطبقات ابن سعد، بينها هناك مصادر أخرى تضمّنت حديث الغدير مثل كتاب أنساب الأشراف للبلاذري الذي يرجع تأريخه إلى القرن الثالث الهجري، كها هناك مصادر فيها تفاصيل واسعة حول واقعة الغدير كمسند أحمد بن حنبل وكتب التأريخ التي أُلفت بعده كتأريخ مدينة دمشق لابن عساكر والبداية والنهاية لابن كثير. وتجدر الإشارة إلى أنّ جميع هذه المصادر دوّنت وفق مشارب مذهب أهل السنة فحسب (٢٠٠).

وتقول دقاق إنّ مصادر ومؤلّفات الشيعة التي يرجع تأريخها إلى العصر الأموي قد ذكرت أحداث الغدير، كالهاشميات وأشعار الكميت بن زيد الأسدي وكتاب سُليم بن قيس المثير للجدل، كها أنّ الغالبية العظمى من مصادر الحديث الشيعية التي دوّنت في أواخر القرن الثالث الهجري قد تضمّنت حديث الغدير، من قبيل أصول الكافي للعلامة الكليني؛ ولكنّها لم تخصّص أبواباً ومباحث مستقلّة للغدير، بل ذكرته لإثبات صحّة عقيدة الشيعة الإمامية حول النصّ على الخلافة. ولعلّ سبب هذا الأمر يرجع إلى أنّ الذين دوّنوا كتب الحديث فيها بعد كانوا يتصورّون أنّ خاطبيهم الشيعة لم اطّلاعٌ واسعٌ حول ما جرى في واقعة الغدير ويعرفون جميع تفاصيل الخطبة التي أُلقيت فيه، لذلك لا نلاحظ إلا اليسير من المؤلّفات التي تمحورت حول هذا الموضوع في تلك الآونة. كها أنّ بعض المصادر التأريخية المعروفة التي لم يكن مؤلّفوها مناهضون للشيعة لم تغطّ هذه الواقعة تغطيةً شاملةً، فعلى سبيل المثال لم يذكر المسعودي في كتابه مروج الذهب شيئاً عنها واليعقوبي ذكر لمحةً موجزةً دون أن يذكر تفاصيل (٢٠١١).

وترى هذه الباحثة أنَّ ذكر حديث الغدير في بعض مصادر أهل السنّة وعدم ذكره في بعض مصادر الشيعة هو أمرٌ مثيرٌ للدهشة لكنّه لم يحدث عن طريق الصدفة، فحسب رأيها لو أنّنا راجعنا تأريخ جميع المصادر التي تضمّنت معلوماتٍ وأخباراً حول الغدير لوجدناها إمّا أن تكون قد دوّنت في العصر الأموي أو أنّها دوّنت بعد

العلماء في أوائل العصر العباسي أكّدوا على أنّ بني العباس كانوا يروّجون بين الناس أنّهم أحقّ بالخلافة أكثر ممّا كان يروّج العلويون لأحقّيتهم بها، وهذه المساعي بالطبع قد تواكبت مع أحداثٍ حسّاسةٍ شهدها المجتمع الإسلامي آنذاك وبالتالي ألقت بظلالها على تدوين التأريخ والحديث فبقيت آثارها ملموسةً على عملية تدوين التأريخ الإسلامي.

إضافةً إلى ذلك فإنّ العباسيين وبعض متكلّمي الشيعة الإمامية في أوائل عهد بني العباس قد نأوا بأنفسهم عن الحركات الأصولية الشيعية التي ظهرات في رحاب الأجواء الطائفية التي شاعت في أواخر العصر الأموي. تقول السيّدة دقاق حول ذلك: «كما ذكرنا آنفاً فإنّ هذا الأمر يدل بشكل قطعيًّ على أنّ تأريخ حديث الغدير يضرب بجذوره في زمانٍ سبق العصر الأموي بكثيرٍ وقد حظي باهتمام بالغ في الأجواء السياسية والطائفية التي سادت في أواخر هذا العصر، ولكنّه سرعان ما آل إلى الأفول بين الأوساط الفكرية في باكورة العصر العباسي، وكأنّما خفي حتّى على بني العباس الذين كانوا يزعمون أنّهم أكثر تعصّباً من العلويين في الدفاع عن حقوق جميع بني هاشم!» (٢٠٣).

ولكن استدلال الباحثة في هذا المضهار ليس تامّاً، إذ هناك مصادر مؤلّفة في العصر العباسي قد تطرّقت إلى ذكر أحداث الغدير، مثل كتاب أنساب الأشراف للبلاذري ومسند أحمد بن حنبل. وتبرّر ذكر الحديث في هذين المصدرين بالقول: «لا شكّ في أنّ المؤرّخ السنّي البلاذري في كتابه (أنساب الأشراف) الذي صنّفه كمصدرٍ للأنساب قد انحاز إلى بني أمية نوعاً ما، حيث جمع الكثير من معلوماته عندما كان مقياً في دمشق لمدّةٍ طويلةٍ، ويحتمل أنّه وجد هناك أحاديثاً كثيرة يرجع تأريخها إلى

العدد الئاني / ذو الحجة / ١٤٢٥ مع العدد الثاني / ذو الحجة / ١٤٢٥ هـ

ما قبل العهد العباسي وبقيت مكتومةً في صدور رواة الشام فأضافها إلى كتابه ممّا زاد من أهميّته ليصبح أحد المصادر القيّمة من مصادر العصور الإسلامية الأولى. وتغطيته الملحوظة لواقعة الغدير مقارنةً مع المصادر التأريخية التي دوّنت قبله في عصر بني العباس والتي لم تتضمّن تفاصيل واسعة حول الأحداث التأريخية التي سبقت العهد الأموي، تدلُّ على أنَّه قد اقتبس أخبار الغدير من مصادر أقدم من المصارد التي ذكرناها.

أمَّا ابن عساكر فهو المحقِّق الدمشقى الآخر الذي دوِّن أوسِّع البحوث وأجزلها حول واقعة الغدير في مصادر أهل السنّة وقد اعتمد إلى حدٍّ كبير على ما رواه مؤرّخو الشام الذين كانت لديهم أخبارٌ يعود تأريخها إلى ما قبل العهد الأموى، كما أنَّ مؤرّخ أهل السنّة المعروف ابن كثير هو الآخر قد تحدّث عن الغدير بالتفصيل معتمداً على ابن عساكر بشكل أساسيًّ »(۲۰۶).

كما أنَّ السيَّدة ماريا ماسي دقاق قد برّرت وجود حديث الغدير في مسند أحمد ابن حنبل الذي دوّن في العصر العباسي رغم أنّ مؤلّفه لم يكن مؤرّخاً ولم يكن متأثّراً بما روي في العهد الأموي، كما يلى: «هذه المسألة متأثّرةٌ بعوامل عديدة لها صلةٌ بالرؤى العقلية والكلامية التي كانت مطروحةً في العصرين الأموي والعباسي، فابن حنبل أوَّلاً هو أحد المحدّثين المتعصّبين لأهل السنة وكان ينتمي إلى مدرسةٍ فكريةٍ ترتكز مبادؤها على المصادر الروائية ولا تعير أهميةً للتوجّه العقلي والكلامي، لذا فإنّ مسنده تضمّن مجموعةً من الأحاديث التي حصل عليها، وحينها كان يجد سلسلةً سنديةً صحيحةً أو مصدراً معتبراً لأحد الأحاديث فإنّه كان يضيفها إلى كتابه مثلما فعل بالنسبة إلى حديث الغدير وبعض الأحاديث الأخرى التي تنصبّ لصالح العلويين. ثانياً إنّ أحمد بن حنبل قد وضع حجر الأساس للمصالحة السنّية، فالإمام على آنذاك لم يكن مقبولاً لدى الأوساط غير الشيعية وكان يتعرّض للسبّ، لكنّ ابن حنبل جعله

من الخلفاء الراشدين إلى جانب أبي بكر وعمر وعثمان، وبالطبع فإنّ ذكره للعديد من الأحاديث التي تتضمّن فضيلةً لعلىّ تدعم موقفه هذا.

فضلاً عن ذلك، فإنّ ابن حنبل كان معروفاً بمعارضة معظم الأطروحات العقلية والكلامية التي سادت في أوائل العهد العباسي معارضةً شديدةً لدرجة أنّه تعرّض للتعذيب وتحمّل معاناةً كبيرةً دفاعاً عن موقفه هذا. وعلى هذا الأساس يبدو أنّه لم يتأثّر بأفكار معاصريه ولم تفرض عليه آراء سياسية وكلامية من قبل حكومة بني العباس، في حين أنّ الكثير من أصحاب القلم البارزين الذين تجاهلوا حديث الغدير أو أولئك الذين لم يؤدّوا واجبهم في بيان تفاصيله، كالطبري وابن سعد والمسعودي واليعقوبي، يعتبرون ممثّلين رسميين لبني العباس في نقل الأخبار والأحاديث. إنّ التوجّهات الفكرية الشيعية والسنية التي كانت سائدةً آنذاك قد تكون متأثّرة بالضغوط الفكرية التي تفرض على العلماء الترويج لأحقية بني العباس، وحديث الغدير قد لا يفي بهذا الغرض لأنّه يدلّ فقط على أحقية الإمام عليّ بالخلافة ولا يدلّ على أحقية جميع بني هاشم بها» (٢٠٥).

يبدو أنّ السيّدة دقاق قد غفلت عن مسألتين في تحليلها هذا أو أنّها تركتهما دون جوابِ، وهما:

أوّلاً: أشارت إلى عدم الاهتهام بحديث الغدير في العهد العباسي لكنّها لم تذكر سبب الاهتهام به في العهد الأموي! من المؤكّد أنّها تقصد من ذلك أواخر العهد الأموي لكنّها لم تشر إلى أنّ الاهتهام بحديث الغدير وانتشاره على نطاق واسع قد كان بطلب من عمر بن عبد العزيز الذي ألغى منع تدوين الحديث بعد وفاة النبيّ الأكرم عَيَيْ أو أنّه ناشئ من الأجواء السياسية المفتوحة في تلك الآونة إثر ضعف نظام بني أمية والحركات المناهضة لهم في مختلف البلاد الإسلامية.

ثانياً: ذكرت دور خلفاء بني العباس في تهميش حديث الغدير لكنّها تجاهلت

دور الخلفاء الأوائل الذين تصدُّوا للخلافة قبل العهد الأموي وكذلك دور خلفاء بني أمية الأوائل. وبالطبع فإنّ إحدى النقاط الهامّة التي لا يمكن التغاضي عنها هي أنّ الأجواء السياسية التي أصبحت أكثر انفتاحاً بعد ضعف الحكم الأموي في أيامه الأخيرة وانطلاق بعض الحركات الشيعية حينذاك، هما أمران جديدان على الساحة ولم يشهدهما المجتمع الإسلامي إبّان عهد الخلفاء الأوائل، لذلك فإنّ بيان فضائل أهل البيت عَلِيْكُ وبعض القضايا الهامّة من قبيل واقعة الغدير قد كان أمراً في غاية الصعوبة إثر الضغوط التي مارستها أنظمة الحكم.

لا ريب في أنَّ النزاعات التي حدثت على الخلافة والصراعات السياسية ونجاح الخلفاء في قمع مناهضيهم، سواءٌ في المجتمع الإسلامي أو في أيّ مجتمع آخر، هي أمورٌ ينجم عنها منع تدوين أو نشر أيَّة حقيقةٍ أو خبرِ يتعارض مع مصالح الطبقة الحاكمة، وعلى هذا الأساس فإنّ الحقائق والأخبار إمّا أن تنكر من أساسها وإمّا أن يتمّ التعتيم عليها أو أنَّها تُقلب رأساً على عقب بواسطة أصحاب المصالح والجبناء الذين لا يجد الإيمان مكاناً في نفوسهم، أو أنَّها تبقى مهمَّشةً إلى أن تتلاشي بالتدريج. ومن ناحيةٍ أخرى فإنّ الأخبار التي تخدم مصالح النظام الحاكم أو تلك التي لا تتعارض مع هذه المصالح، تجمع في مصادر ويتمّ الترويج لها دون مضايقاتٍ تذكر.

وبطبيعة الحال فإنَّ نطاق التعتيم على الحقائق التي تتعارض مع مصالح النظام الحاكم والحيلولة دون نشر الأخبار التي تتضمّن كلّ ما يمتّ بصلةٍ لهذه الحقائق، يشمل جميع التفاصيل العامّة والجزئية دون استثناءٍ، ناهيك عن أنّه يشمل حتّى المسائل الأساسية التي لا يمكن التغاضي عنها، لذلك نلاحظ في هذه الحالة أنَّه يتمّ نشر جانب يسيرِ من تلك المسائل الأساسية في بطون الكتب على شكل خبرِ هامشيِّ أو حديثٍ مقتضب دون التأكيد على المضمون وإن كان هامّاً للغاية.

يشار إلى أنّ البحث الذي تطرّقت إليه السيّدة لورا فيشيا فاغليري في مدخل

عبارة (غدير خُم) في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام، يشابه ما ذكرناه نوعاً ما، حيث قالت: «معظم المؤلّفات التي نعتمد عليها كمصادر لحياة النبيّ، كسيرة ابن هشام وتأريخ الطبري وطبقات ابن سعد... قد تجاهل بعضها توقف النبيّ في غدير خُم والبعض الآخر أشار إليه لكن دون ذكر ما قاله في خطبته الشهيرة، وذلك لأنّ مؤلّفي هذه المصادر كانوا يخشون من أن يستغلّ متكلّموا الشيعة هذا الكلام لإثبات صحّة استدلالهم في أحقية الإمام عليّ بالخلافة، كما أنّ أصحاب هذه المصادر كانوا يخشون من سطوة السنّة الذين كانوا على رأس السلطة. وهذا التوجّه في نقل الأخبار أثّر بالتالي على كتّاب السيرة الغربيين لكونهم اعتمدوا على تلك المصادر في دراسة سيرة النبيّ ممّا جعلهم يغضّون النظر عمّا حدث في يوم الغدير.

وعلى أيّ حالٍ، فها لا يمكن إنكاره بوجه هو أنّ النبيّ قد ألقى خطبةً في غدير خُم ومن المتيقن أنّه قال: (مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ) لأنّ خبر هذه الواقعة قد نقل بشكلٍ مقتضبٍ أو مبسوطٍ ليس فقط بواسطة مؤرّخين من أمثال اليعقوبي الذي كان يؤيّد العلويين، بل نجده في سلسلةٍ من الروايات التي تعدّ معياراً أساسياً، ولا سيّا تلك التي رويت في مسند أحمد بن حنبل، حيث نُقل هذا الحديث بطرقٍ وأسانيد عديدةٍ لدرجةٍ لا يمكن معها التشكيك في صحّته مطلقاً» (٢٠٦).

### ■ تفسير الشيعة والسنّة لحديث الغدير:

يبدو أنّ النتائج التي توصّل إليها الكثير من الباحثين الغربيين فيها يتعلّق بمسألة تنصيب الإمام عليّ عليّه للخليفة للمسلمين في واقعة الغدير كانت متأثّرة بتفسير أهل السنّة لحديث الغدير حيث أنكروا دلالته على هذا التنصيب. فالكثير من الباحثين الغربيين ذكروا ما حدث يوم غدير خُم، لكنّهم لم يتّخذوا جانباً محايداً متأثّرين بآراء أهل السنّة، لكنّ بعضهم لم ينحازوا إلى طرفٍ معيّنٍ والتزموا جانب الحياد، من أمثال

ساندرز وفاغلىرى ولالاني.

على سبيل المثال فإنّ الباحثة باولا ساندرز(٢٠٧) وصفت موقف أهل السنّة بالنسبة إلى غدير خُم كما يلي: «معظم الكتّاب الذين يعتمد عليهم أهل السنّة تجاهلوا واقعة غدير خُم وتجاهلوا ما حدث فيها، وأمّا الذين أقرّوا بها فقد نقلوها كحدثٍ تأريخيِّ إلا أنّهم بطبيعة الحال لم يقبلوا بتفسير الشيعة لها»(٢٠٨). كما أنّ الباحثة لورا فيشيا فاغليري هي الأخرى اتّخذت موقفاً محايداً أيضاً عندما دوّنت مدخل عبارة (غدير خُم) في الطبعة الثانية من موسوعة الإسلام، حيث وصفت تفسير أهل السنّة لواقعة الغدير كالتالى: «أهل السنّة لا ينكرون واقعة الغدير ويقبلون ما قاله محمّد فيها، إلا أنِّهم يرون أنَّه طلب ممَّن كان حاضراً في ذلك اليوم أن يكنُّوا غاية المحبَّة والاحترام لابن عمّه وصهره على، فابن كثير الدمشقى ربط هذه الواقعة بحدثٍ فرعيِّ وقع في اليمن، وذلك عندما رجع عليٌّ إلى مكّة والتقى بالنبيّ في حجّة الوداع بعد أن كان في اليمن على رأس عددٍ من المسلمين في السنة العاشرة للهجرة» (٢٠٩).

أمّا الباحثة أرزينا آر. لالاني بعد أن نقلت آراء الطبري والبيضاوي ووضّحت أراء مفسّري أهل السنّة الذين زعموا بأنّ قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ» لا يرتبط بها جرى في غدير خُم في كتابها (الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر)، (٢١٠) تحدّثت عمّا طرحه الطبري قائلةً: «الطبري لا يكتفى بتجاهل الأخبار التي تؤيّد آراء الشيعة فحسب، بل إنّه يتقصّد ذكر أحاديث معيّنةً لنقض آرائهم». وذكرت حديثاً للإمام محمّد الباقر علي ﴿ حول هذه الآية ذمّ فيه رأى الحسن البصري وأقسم بأنّه على يقين بمعنى الآية لكنّه كتمه عمداً.

وفي تفسير قوله عزّ وجلّ: «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا»، قالت السيدة لالاني: «رأي الإمام محمّد الباقر في تفسير قوله تعالى: «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ...» واضحٌ تماماً في مختلف مصادر الشيعة، حيث يقول ومن الباحثن الغربيين الذين أنكروا أنَّ النبيِّ عَلَيْظِيُّهُ قد عيّن خليفةً له في غدير خُم، هاينز هالم الذي أشار إلى واقعة الغدير بشكلِ عابرٍ ومقتضبٍ، حيث قال: «مشكلة خلافة النبيّ كان من المكن أن تحلّ بشكل سليمٍّ من قبل صحابته المقرّبين حينها توفّي في السنة الحادية عشرة للهجرة على الرغم من أنّه لم يصدر أيّ أمر بشأن قيادة الأمّة الإسلامية بعده» (٢١٢). وأضاف: «حسب روايات الشيعة فإنّ النبيّ عيّن ابن عمّه وصهره على بن أبي طالب خليفةً له في عدّة مناسباتٍ »(٢١٣). كما قال: «رُوي أنَّ النبيِّ عندما كان عائداً من حجَّة الوداع يوم الثامن عشر من شهر ذي الحجَّة في السنة العاشرة للهجرة (آذار / مارس سنة ٦٣٢م) توقّف في الطريق بين مكّة والمدينة وخطب بالحجّاج العائدين ووضع يده على رأس علىّ وقال: (مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ)، والشيعة اعتبروا هذا الكلام نصّاً على تنصيبه خليفةً للنبيّ، وتنقل مصادر الشيعة أنَّ الصحابة الذين كانوا حاضرين هناك، وبمن فيهم عمر الذي تولَّى الخلافة فيها بعد، باركوا لعليِّ بعد هذه الخطبة وخاطبوه بإمرة المؤمنين. هذا الحديث نقل أيضاً في مصادر أهل السنّة، لكنّهم فسّروه بشكل آخر وادّعوا أنّ النبيّ أراد من هذا الكلام إعادة هيبة واحترام عليّ الذي تعرّض لنقدٍ بسبب عدم مجاملته في القضايا الدينية وتمسَّكه الشديد بها... ومهما كان قصد النبيّ من هذا الكلام لكن من المحتمل أنَّه لم يقصد تعيين الخليفة بعده» (٢١٤).

وكما ذكرنا في مبحث (خلافة النبيّ محمّد عَلَيْكُ في الدراسات الغربية) فإنّ

المدد الثاني / ذو الحجة / ٥٣ علامة الثاني / ذو الحجة / ٥٩ علامة الثاني / ذو الحجة / ٥٩ علامة الثاني / ذو الحجة / ١٥ علامة / ١٥ علامة

الباحث الغربي ويلفرد ماديلونغ في مقدّمة كتابه (خلفاء الرسول في الخلافة الراشدة) (٢١٥) قد تطرّق إلى الحديث عن خلافة النبيّ عَيَّا الله بالتفصيل، وبعد أن ذكر مقدّماتٍ مفصّلةً حول خلافة الأنبياء السابقين ومباحث أخرى، طرح سؤالاً لم يجب عليه، وهو: لماذا قصّر النبيّ عَيَّا في وضع برنامجٍ مناسبٍ لتعيين من يخلفه بعد وفاته ؟ (٢١٦) كما أنّه نقل رواياتٍ وأخباراً من عائشة وابن عباس، وقال: «عندما أصبح عليٌ خليفة ادّعى شيعة الكوفة أنّ النبيّ جعله وصيّاً له (٢١٧). وفي نفس هذه المقدّمة ذكر الخبر التالي دون أن يشير إلى اسم الغدير: «في السنة العاشرة للهجرة أرسل النبيّ محمّدٌ علياً إلى اليمن نيابةً عنه، ولكنّه اتخذ موقفاً أثار حفيظة البعض الأمر الذي دفعهم لأن يشكوه إلى النبيّ. وبعد عودته، فإنّ محمّداً رأى من الضروري أن يدافع عنه وهو ابن عمّه – في اجتماع عددٍ كبيرٍ من الناس قبل وفاته بثلاثة أشهرٍ، وكما يبدو فإنّ الوقت لم يكن مناسباً حينذاك لينصّبه خليفةً بعده لأنّه كان يتوقّع أنّه سيعمّر بما فيه الكفاية لكي يعيّن حفيديه في هذا المنصب، وهذا ما دعاه لأن يؤخر هذا القرار (٢١٨).

وبالنسبة إلى رأي السيّدة ماريا ماسي دقاق حول تفاسير الشيعة والسنّة لواقعة غدير خُم، ففي الوهلة الأولى يبدو محايدٌ. فهي في بادئ الأمر ذكرت رأي أهل السنة الذين اعتبروا أنّ النبيّ عَيَيْ الله خطب في يوم الغدير ردّاً على من شكا الإمام علي عليه الذين اعتبروا أنّ النبيّ عَيْ الله وذلك حينها أوفده إلى اليمن على رأس جيشٍ من المسلمين قبل حجّة الوداع، لذلك استنتجت أنّ دلالة حديث الغدير يجب أن تتمحور حول هذه الأجواء، وعلى هذا الأساس رجّحت أنّ الولاية في قوله صلوات الله عليه: «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌ مولاهُ» تعني المحبّة أو النصرة وليست فيها دلالة سياسية. وبعد ذلك تطرّقت إلى أدلّة الشيعة، ولا سيّها ما ذكره العلامة الأميني الله في كتابه (الغدير في الكتاب والسنّة والأدب) وما قاله الشيخ المفيد الله في رسالته الموجزة حول معنى المولى، إذ أكّدا على أنّ غدير خُم هو حدثٌ دينيٌّ سياسيٍّ بالكامل والولاية المذكورة فيه لا يمكن مطلقاً أن تدلّ على النصرة أو المحبّة كها يزعم أهل السنّة (٢١٩).

الددالثان / دو الحبة / ١٤٠٥ عنا ١٥٠٥ عنا الله الثان / دو الحبة / ١٤٠٥ عنا ١٥٠٥ عنا ١٥٠٥ عنا ١٥٠٥ عنا ١٥٠٥ عنا الله الثان الثان / دو الحبة / ١٤٠٥ عنا ١٥٠٥ عنا الله الثان الثان الثان / دو الحبة / ١٤٠٥ عنا الله الثان ا

رغم أنَّ السيَّدة دقاق نحت منحيَّ حيادياً في بادئ بحثها، لكنَّنا نلاحظ أنَّ تفسير أهل السنّة للأحداث وآراءهم قد انعكست بالكامل في استنتاجاتها النهائية. فهي ضمن نقلها لخبرين حول يوم (الرحبة) الذي ذكرناه في مبحث (شهرة واقعة غدير خُم في المجتمع الإسلامي الأوّل)، قالت: «...على أيّ حالٍ، فما يثير الدهشة أكثر هو أنَّ الخبرين حول الرحبة؛ أي الرواية التي تضمَّنت طلب الإمام عليَّ من جموع المسلمين الغفيرة في الرحبة أن يشهدوا بها قاله النبيّ يوم غدير خُم وعدم استجابة البراء بن عازب وبعض الصحابة لهذا الطلب، والرواية التي جاء فيها أنَّ أبا أيوب الأنصاري وفد على عليٌّ في الرحبة مع بعض الصحابة من الأنصار ووصفهم إيَّاه بأنَّه مو لاهم استجابةً للحديث «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ» وتعجّبه من كلامهم؛ كلاهما يشيران إلى أنّ حديث الغدير كان معروفاً بين أبرز الصحابة من أهل المدينة إلا أنّ علياً وبعض أصحابه المقرّبين كانوا متردّدين في دلالاته المعنوية والسياسية. ومن المحتمل أن يتردّد البراء بن عازب وسائر الصحابة من أهل المدينة في الشهادة علناً بها قاله النبيّ يوم الغدير عن عليٍّ لأنَّهم وإن أيَّدوه في التصدِّي للخلافة في الحرب الداخلية الأولى، لكنَّهم لم يكونوا يرغبون بأن يصبح هذا التأييد ذريعةً علنيةً لتأييد أحقّيته السياسية فيها حدث من نزاعاتٍ، ويبدو أنّ عليّاً بنفسه قد تعجّب من أصحابه الذين خاطبوه بصفته مولى لهم»(٢٢٠). طبيعة هذا الموقف الذي اتّخذته السيّدة دقاق تتّضح أكثر عند نقلها الأخبار المتعلَّقة بغدير خُم والتي أشرنا إليها في مبحث (شهرة واقعة غدير خُم في المجتمع الإسلامي الأوّل)، حيث قالت حول انسجام هذه الأخبار: «...الأمر الثاني الذي يدلّ بقطع على انسجام هذه الأخبار هو أنّ جميع المصادر التي ذكرت خبر غدير خُم لا بدّ وأن تشير إلى مسألةٍ هامّةٍ... ولا شكّ في أنّ دفاع النبيّ عن عليٍّ في هذه المناسبة يعدّ فضيلةً معنويةً له، لذلك يمكن الاستناد إليه كدليلِ يحتجّ به بغية التصدّي لأعدائه من أمثال طلحة ومعاوية. ومن الطبيعي فإنّ جميع نصوص الغدير لا تتضمّن ما يدلُّ بشكلِ صريح على أنَّ علياً أو أيِّ شخصٍ آخر يمكنه الاعتاد عليها كشاهدٍ

سياسيٌّ مباشر لإثبات أنَّ النبيّ عيّن فيه الخليفة من بعده. وكما يبدو فإنَّ الإمام عليّ بنفسه عندما كان أحد المرشّحين للخلافة بعد الخليفة الثاني استدلّ لإثبات حقّه بها قاله النبيّ يوم غدير خُم بصفته فضيلةً من فضائله الكثيرة، وبالتأكيد لو كان هو ومن يناصره آنذاك كأبي الطفيل يعتقدون بأنّ النبيّ في هذه الواقعة قد عيّنه خليفةً للمسلمين بشكل صريح لاستندوا إليه بأسلوبِ آخر ولم يكونوا بحاجةٍ إلى ذكر فضائله. فضلاً عن ذلك فإنّ عليّاً عندما أصبح خليفةً غالباً ما كان يدافع عن منصبه بأنّه انتخب بشكل قانونيٍّ، ولم يستدلّ بحديث الغدير إلا عندما كان يحتجّ على بعض أهل المدينة ليدافع عن نفسه وييثبت ضلال من يعاديه، لكنّه لم يتمسّك به لإثبات حقّه في القيادة السياسية. لذلك يبدو أنّ مصادر أهل السنّة رغم ذكرها لحديث الغدير لكنّ آراء مؤلّفيها لا تنسجم مع رأي الشيعة بكون المشهور بين صحابة النبيّ آنذاك دلالته على التنصيب السياسي والمعنوي للإمام على". وهذا الفهم في الحقيقة غير صائب ويشير إلى تأثّر الشيعة بها قاله النبيّ في غدير خُم وهو السبب في انحراف العلويين في القرون الأولى»(٢٢١). وكما ذكرنا في هذا المبحث أيضاً، فإنّ السيّدة دقاق وصفت عدم رغبة البراء بن عازب للشهادة بصحّة حديث الغدير في يوم الرحبة، كما يلى: «أخبار الشيعة حول هذه الواقعة غامضةٌ بعض الشيء... فالبراء بن عازب امتنع عن تأييده مع أنّه واحدٌ من أصحاب الإمام على الأوفياء منذ وفاة النبيّ».

ولكنّ الأمر على خلاف تصوّر هذه الباحثة الغربية التي زعمت بأنّ مواقف الصحابة كانت معقّدة وعجيبة ممّا اضطّر مؤلّفي المصادر الشيعية لتوضيحها، فهذه المواقف كانت مألوفة ولا غرابة فيها نظراً للظروف والأجواء التي كانت سائدة آنذاك، إذ من الممكن أن يؤيّده بعض الصحابة ومن ثمّ يتراجعون عن ذلك لأسباب عديدة ومنها أنّ الأوضاع كانت مشحونة ضدّه رغم كونه الخليفة الشرعي للمسلمين (٢٢٢). وكما تناقل المؤرّخون فإنّ فترة حكمه شهدت أحداثاً مريرة إثر مكائد أعدائه ومواقفهم الماكرة لدرجة أنّ هذه الباحثة نفسها وصفت خلافته بعبارة

وعلى خلاف تفسير السيّدة دقاق، فإنّ السؤال الذي وجّهه الإمام عليّ عليه للصحابة من الأنصار في الرحبة عن معنى أنّه مولاهم، لم يكن سببه أنّه تعجّب من وصفهم إيّاه بـ(المولى)، فلو تأمّلنا في الرواية التي ساقها أحمد بن حنبل في مسنده نجد أنّ هذا الموقف يعدّ برهاناً ساطعاً يثبت كون حديث الغدير يدلّ على إمامته وذلك لأنّ المقصود من كلمة (مولى) في هذه الرواية هو من كان (أولى في التصرّف بالأمور) وليس سوى هذا المعنى؛ وبالتالي لا يمكن تخصيص معنى الكلمة بالمحبّ والناصر، وكذلك يتضح الجواب عمّن يقول: لماذا سأل الإمام عليّ عليه أبا أيوب الأنصاري وسائر الصحابة بأنّه كيف يكون مولاهم وهم عربٌ أحرار؟ استناداً إلى ما ذكر، فالسبب من وراء هذا السؤال هو استشهادهم بحديث الغدير، أي أنّه أرادهم أي يغبروا الناس عن سبب استشهادهم بهذا الحديث وأن يذكّروا من كان حاضراً منهم في واقعة الغدير لكي يعرفوا أنّه نصّب للخلافة في ذلك اليوم. كما أنّ هذا الأمر بذاته يعتبر دليلاً على شهادة هؤلاء الصحابة بصحّة الحديث، حيث أجابوا عن سؤاله مستشهدين بها قاله رسول الله عليه يوم الغدير: «مَن كنتُ مولاهُ فعليًّ مولاهُ) (٢٢٣).

وتقول السيّدة دقاق: «لا يوجد أيّ مصدرٍ يدلّ على أنّ الإمام عليّ أو أيّ شخصٍ آخر اعتبر حديث الغدير دليلاً مباشراً على تعيينه في منصبٍ سياسيٍّ وهو خلافة للنبيّ. فلو كان عليّاً وأصحابه الأوائل كأبي الطفيل، يعتبرون واقعة الغدير حدثاً نصّب فيه النبيّ الخليفة من بعده، لم تكن هناك حاجةٌ لبيان سائر فضائله».

هناك أمثلة وشواهد تأريخية كثيرة تثبت أنّ الأمّة الإسلامية قد تنصّلت من أوامر رسول الله عَلَيْقًا ولم تذعن لها، ولا سيّم الاحتجاجات العديدة من قبل أهل

المدد الثاني / ذو الحجة / ٥٣٤ هـ

البيت عَالِيَكُ ومواليهم حول سلب الخلافة من أمير المؤمنين عَالتِّكُ ، ومنها: احتجاج السيّدة فاطمة الزهراء عليها في المسجد النبوي بواقعة الغدير عندما غُصبت الخلافة من الإمام على علي اليالا ، (٢٢٤) شهادة طلحة بن عبيد الله بتنصيب الإمام خليفة للمسلمين في يوم الغدير، (٢٢٥) احتجاج عمّار بن ياسر بحديث الغدير على عمرو بن العاص في حرب صفين، (٢٢٦) احتجاج الإمام الحسن عليه بواقعة الغدير عند صلحه مع معاوية، (٢٢٧) احتجاج عمرو بن العاص بخطبة الغدير على معاوية (٢٢٨).

إضافةً إلى ذلك فإنّ هذه الباحثة قد أخطأت في ادّعائها بأنّ ذكر سائر فضائل الإمام عليّ النَّه إلى جانب حديث الغدير في الاحتجاجات على المخالفين يشر إلى عدم دلالته على تعيينه خليفةً للنبيِّ عَلَيْكِاللهُ، فهذا التوجّه في الاحتجاج إنّم بهدف إلى إتمام الحجّة على المعارض، إذ لو تصوّر أحدُّ صحّة ما فعله المسلمون بعد وفاة النبيّ عَيَّيْواللهِ بتعيين غير الإمام على الشِّلا خليفةً لهم رغم تنصيبه له في يوم غدير خُم، عليه أن يعلم بأنَّ تصوّره هذا خاطئ لأنَّ هذا العمل فضلاً عن تعارضه مع النصّ الصريح، فهو يخالف حكم العقل، إذ كيف يُقرن الإمام على عليَّ النَّلْ مع من هم ليسوا عدلاً له وهو صاحب المواقف المشهودة والفضائل الفريدة والشخصية العظيمة التي بني الإسلام على أكتافها؟!

وعلى أساس هذا الاستنتاج، طرحت السيّدة دقاق موضوعاً للبحث تحت عنوان (الرؤية الأخرى للشيعة الإمامية حول الإمامة وعدم انسجامها مع حديث الغدير)، وقالت: «رغم أنّ حديث الغدير يعدّ برهاناً قوياً يستند إليه الشيعة في إثبات المكانة الفريدة للإمام على لدى النبيّ، إلا أنّه لا ينسجم مع عقيدة الشيعة الإمامية التي ظهرت في القرنين الثاني والثالث للهجرة والتي تؤكّد على أنّه حديثٌ متعارفٌ وواضحٌ حول إمامة أو لاد عليِّ، وذلك أوّلاً لأنّ هذا الحديث لم يتضمّن كلمة (إمام) بالتحديد وإنَّما تضمَّن كلمة (مولى) وفي بعض الروايات (ولي) إشارةً إلى الإمام عليَّ النِّيلاِّ ، وثانياً كما نلاحظ فإنّ السيّدة دقاق تقول إنّ كلمتي (مولى) و(ولي) لا يمكن أن يستفاد منهما القيادة السياسية، لذلك لو استخدم النبيّ عَيَالِيُهُ كلمة (إمام) في حديث الغدير لصحّ احتجاج الشيعة به لإثبات الخلافة السياسية للإمام عليّ التيهِ والأئمّة من ولده. إنّ هذا الادّعاء بكلّ تأكيدٍ ليس صائباً، فالشيعة يعتقدون بأنّ الإمامة في الأساس قد ثبتت بالنصّ من الله تعالى على لسان نبيّه عَيَيْ اللهُ، إذ قام في غدير خُم بتعيين الإمام عليّ التيهِ خليفةً وإماماً بأمرٍ من الله تعالى وعيّن بعده أحد عشر إماماً من ولده، بحيث إنّ كلّ إمام يخبر الناس بالإمام الذي يليه استناداً إلى هذا التنصيب.

وقد تناول الباحث الغربي ويلفرد ماديلونغ هذا الموضوع بالبحث والتحليل في مدخل كلمة (إمامة) في موسوعة الإسلام وأشار إلى أنّ الإمامية الاثنا عشرية يعتقدون أنّ كلّ إمام يحدّد من ينوبه في الإمامة، وقال: «كلّ إمام يجب أن يعيّن بواسطة الله تعالى على لسان النبيّ أو الإمام الذي يسبقه، أو بواسطة نصِّ صريحٍ (نصّ جلي) من قبل النبيّ» (٢٣١). كما أنّ السيّدة دقاق بنفسها قالت: «على النقيض من أهل السنّة، فالأدلّة التي يستدلّ بها الشيعة تفيد بأنّ كلمة (مولى) أو (ولي) في حديث الغدير تعني القائد والسيّد الذي له الأولوية في التصرّف بالأمور، وعلى هذا الأساس فإنّ الإمام عليّ قد نصب خليفةً للمسلمين في يوم الغدير». إذن، لا جدوى من ادّعاء أنّ دلالة حديث الغدير على تنصيب الخليفة بعد النبيّ عَلَيْ الله غير تامّةٍ في لفظي (مولى) و(ولي) وكذلك لا ضرورة لاستخدام كلمة (إمام) بدلها كي يصحّ استدلال الشيعة كها تقول السيّد دقاق.

أمّا الباحثة الغربية أساء أفسر الدين (٢٣٢) فقد قالت في مدخل عبارة (غدير خُم) في موسوعة (القرآن موسوعة) (٢٣٣): «مصادر الشيعة تتّفق على أنّ كلمة (مولى) تعني الحاكم ووليّ النعمة، ومن هذا المنطلق ترى أنّ حديث الغدير يدلّ على كون الإمام عليّ أوّل خليفةٍ يقود الأمّة بعد النبيّ. وأمّا مصادر أهل السنّة التي نقلت هذا الحديث فقد ذكرت أنّ هذه الكلمة لها عدّة معانٍ، لذلك ذهبت إلى معانٍ أخرى غير وليّ النعمة والحاكم، وبالتالي ادّعت دلالتها على المحبوب للتقليل من أهمية الحديث ومعارضة الشيعة والتشكيك في استنباطهم منها بكون حديث الغدير نصّاً ودليلاً لا شائبة عليه في تعيين عليّاً خليفةً بعد النبيّ (٢٣٤). إضافةً إلى ذلك، فالمصادر الروائية الشيعية قد تضمّنت رواياتٍ تفيد بأنّ رسول الله عليه في غدير خُم لم يعيّن الإمام عليّ الشيعية قد تضمّنت رواياتٍ تفيد بأنّ رسول الله عليه أولاده الحسن والحسين وتسعةً من أولاد الحسين المحسن والحسين وتسعةً من بعده، بل قام بتعيين أولاده الحسن والحسين وتسعةً من أولاد الحسين المحسن والحسين وتسعةً من بعده أولاد الحسين المحسن المحسن بعده أنه المسلمين بعده أنه القام بتعين أولاده الحسن والحسين وتسعةً من بعده أنه المسلمين بعده أنه القام بتعين أولاده الحسن والحسين وتسعةً من بعده أنه المسلمين بعده أنه المسلمين بعده أنه المسلمين بعده أنه القام بتعين أولاده الحسن والحسين وتسعةً من بعده أنه المسلمين المحلوب المعلم المسلمين بعده أنه المسلمين المحلوب المحلوب المسلمين المحلوب المحل

المؤاخذة الأخرى على قالته السيّدة دقاق هي زعمها أنّ العلاقة الأسرية بين النبيّ عَيَيْ والإمام عليّ عليه هي إحدى أسباب أفضلية الإمام أو حقّانيته واعتبارها أنّ هذا الأمر بمثابة قاعدة اعتمد عليها الشيعة. هذا المدّعى بطبيعة الحال عرضة للنقد والإنكار، إذ لا أحد يعلم من أين جاءت السيّدة دقاق بهذه القاعدة التي لا تنسجم مع مشارب الفريقين شيعة وسنّة! فحسب رأي أهل السنّة لا دخل للقرابة بالنبيّ عَيَيْنَ في تعيين الخليفة مطلقاً، كما أنّ الشيعة يعتقدون بأنّ قرابة الإمام علي عليه به صلوات الله عليه ليست لها أيّ دورٍ في تعيينه خليفة للمسلمين. وكما هو معلومٌ، فأتباع مذهب أهل البيت يعتقدون بأنّ إمام المسلمين يجب أن ينصب بأمرٍ من الله تبارك وتعالى، لذا فالإمام هو الذي أمر الله باتباعه وليست القرابة هي السبب في ذلك، حيث نلاحظ أنّه من بين جميع شخصيات بني هاشم وسائر أقرباء رسول الله عليه الكثيرين لم يتم اختيار غير علي الميه وأولاده.

## تحریف حدیث الغدیر:

الباحثة الغربية لورا فيشيا فاغليري (٢٣٦) التي دوّنت مدخل عبارة (غدير خُم) في الطبعة الثانية لموسوعة الإسلام، نقلت أحداث الغدير التي شهدها المجتمع الإسلامي يوم الثامن عشر من شهر ذي الحجّة في السنة العاشرة للهجرة (الموافق آذار / مارس سنة ٦٣٢م) وذكرت قول النبي عَلَيْكُ : "ألستُ أولى بكم من أنفسكم؟"، ثمّ قالت: «... بعد ذلك قال: «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ» ولم يستتبع بعد هذه العبارة كلامٌ آخر يوضّح معناها العميق، كقوله: «اللّهم والِ من والأه وعاد من عاداهُ» الذي ورد في أحاديث عديدة، كم ليست هناك إضافات غير ذلك كما يُدّعي، وأبرزها استبدال كملة (مولى) بـ (ولي) وهذا يثبت على أقّل تقدير أنّ ما استنبطه - الشيعة -من معنى كلمة (مولى) غير دقيق» (٢٣٧). المسألة التي تجدر بالملاحظة في كلام السيّدة فاغليري هي أنَّها لم تأتِ بأيِّ دليل يفصح عن سبب عدم وجود أيَّة إضافةٍ لقول رسول الله عَيْنِاللهِ: «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ» كقوله: «اللّهم وال من والاهُ وعادِ من عاداهُ» كي يتّضح معناه العميق، وكالامها هذا غير صائبِ لأنّ العبارة الثانية لم تردِ في مصادر الشيعة فحسب، بل إنّها منقولةٌ أيضاً في مصادر أهل السنّة (٢٣٨).

يبدو أن كلام هذه الباحثة يعكس آراء ذوي الأفكار المناهضة لأهل البيت البيالي المناهضة لأهل البيت البيالي المناهضة لأهل البيت البيالي المناهضة للمناهضة للمناهضة المناهضة المناهض من أمثال ابن تيمية الذي يكذّب قول رسول الله عَيْنِ الله مَا الله عَيْنِهُ: «اللّهم والِ من والاهُ وعادِ من عاداهُ وانصر من نصره واخذل من خذله»، حيث قال: «كذبٌ باتّفاق أهل المعرفة بالحديث» (۲۳۹).

كما نلاحظ من كلام السيّدة ماريا ماسي دقاق أنّها قسّمت التغييرات التي طرأت على حديث الغدير إلى مرحلتين زمنيتين من التأريخ الإسلامي، ونفهم من كلامها أنَّ أوَّل تغييراتٍ حدثت في عهد الخلفاء الأوائل، حيث ادَّعت أنَّ بعض المفاهيم المذهبية أو السياسية قد أضيفت إلى الحديث بواسطة الإمام على عليَّ الشِّلا ومواليه

العدد الثان / ذو الحبجة / ٢٤٥٥ هـ

أو معارضيه في عهد الخلفاء الراشدين ولكن مع ذلك فإنّ الشواهد والبحوث العلمية تؤكّد على أنّه كان شائعاً بين مسلمي المدينة في تلك الآونة (٢٤٠). أمّا التغييرات الأخرى التي زعمتها فهي منسوبة إلى بني العباس الذين حاولوا طمس حقائق الغدير والتقليل من أهميته، والدليل على تصرّفهم هذا هو النصوص الكثيرة التي دوّنت في عهدهم دون أن تتضمّن حديث الغدير بعد تعمّد مؤلّفيها تجاهله، لكنّه رغم ذلك كان مشهوراً آنذاك ممّا دعا العباسيين لفبركته وتحريفه بشكل يخدم مصالحهم السياسية (٢٤١). واستدلّت على كلامها هذا بشواهد عديدة من مختلف مصادر أهل السياسية المغروف - الطبري في كتابه المعروف، حيث قالت: «في التأريخ الذي دوّنه هذا المؤلّف السنّي المعروف - الطبري - فإنّ حديث غدير خُم رُوي نقلاً عن عدّة مصادر أخرى لكنّه لم يشر إليها، لذلك نقل أخباراً عديدةً ومتنوّعةً حول فضائل عليّ الذكورة في حجّة الوداع.

وحسب هذه الأخبار فإنّ بعض الذين كانوا تحت إمرة عليٍّ في اليمن شكوه إلى النبيّ الذي قام بفضّ النزاع لصالحه، وهكذا برّر أهل السنة فحوى حديث الغدير في مصادرهم. وضمن بيانه لأحداث غدير خُم، نقل الطبري حديثاً للنبيّ في يوم الغدير دافع فيه عن عليّ، ولكنّ ألفاظه لا تنطبق مع حديث غدير خُم المتعارف حيث نقله عن أبي سعيد الخدري الذي يعتبر أحد رواة حديث الغدير، والحديث هو: (يا أيّها الناس لا تشكوا عليّاً، فو الله إنّه لأخشن في ذات الله) أو (في سبيل الله). هذا الحديث هو أحد الأحاديث في فضائل عليٍّ وقد نقله أبرز مؤرّخ ذكر حديث الغدير، وكان من الحريّ به أن ينقل واقعة غدير خُم في كتابه، وكها نلاحظ فإنّ الحديث المذكور ليست فيه أيّة دلالةٍ من حيث المعنى على الحقّانية الموجودة في حديث الغدير. ولكنّ مصادر التأريخ الشيعية والسنيّة تؤكّد على أنّ الطبري دوّن في كتابه باباً خاصاً حول واقعة الغدير وساق جميع الروايات والنقاشات التي تمحورت حول كلام النبيّ في هذه الواقعة، لذلك من المحتمل أنّ هذه المواضيع قد استقطعت من النصّ وحذفت

وأضيفت مكانها مواضيع أخرى؛ إذ إنّ القرائن والشواهد تدلّ على وجود مواضيع عديدة قد حذفت عمداً من هذا الكتاب. وحسب بعض الأخبار فإنّ ما تمّ حذفه من كتاب الطبري كان عنوانه (كتاب الغدير) أو (كتاب الولاية)، لذا فإنّ الحذف الذي طال تأريخ الطبري كان متعمّداً ولم يكن سهواً»(٢٤٢).

وأمّا بالنسبة إلى (صحيح مسلم)، تقول السيّد دقاق: «الحديث الذي روي في صحيح مسلم بن الحجّاج ربّما يوضّح الموضوع أكثر، فحسب هذا الحديث ألقى النبيّ خطبةً عامّةً في غدير خُم، لكنّ مسلم اعتبره فضيلةً لجميع بني هاشم. فقد روى أنّ يزيد بن حيّان وحصين بن سبره وعمر بن مسلم ذهبوا إلى زيد بن أرقم الذي يعتبر أحد رواة حديث الغدير المتعارف وطلبوا منه أن يحدّثهم عمّا سمع من النبيّ، لكنّه رفض ذلك وقال إنّه نسى بعض ما سمعه وأن يقبلوا منه ما يقوله لهم ويعذروه عمّا لا يذكره سهواً، ثمّ قال لهم: «قَامَ رَسُولُ الله عَيْنَ يَوْمًا فِينَا خَطِيبًا بِهَاءٍ يُدْعَى خُمًّا بَيْنَ مَكَّة وَاللَّهِينَةِ فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَوَعَظَ وَذَكَّرَ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، أَلا أَيُّهَا النَّاسُ فَإِنَّهَا أَنَا بَشَرٌ يُوشِكُ أَنْ يَأْتِي رَسُولُ رَبِّي فَأُجِيبَ، وَأَنَا تَارِكٌ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ أَوَّلُهُمَ كِتَابُ الله فِيهِ الْـهُدَى وَالنُّورُ، فَخُذُوا بِكِتَابِ الله وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ»، فَحَثَّ عَلَى كِتَابِ الله وَرَغَّبَ فِيهِ، ثُمَّ قَالَ: ﴿وَأَهْلُ بَيْتِي، أَذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْل بَيْتِي، أَذَكِّرُكُمُ اللهَ فِي أَهْل بَيْتِي، أُذَكِّرُكُمُ اللهَ في أَهْل بَيْتِي». فَقَالَ لَهُ حُصَيْنٌ: وَمَنْ أَهْلُ بَيْتِهِ يَا زَيْدُ؟ أَلَيْسَ نِسَاؤُهُ مِنْ أَهْل بَيْتِهِ؟ قَالَ: نِسَاؤُهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ، وَلَكِنْ أَهْلُ بَيْتِهِ مَنْ حُرِمَ الصَّدَقَةَ بَعْدَهُ. قَالَ: وَمَنْ هُمْ؟ قَالَ: هُمْ آلُ عَلِيٍّ وَآلُ عَقِيلِ وَآلُ جَعْفَرٍ وَآلُ عَبَّاسِ. قَالَ: كُلُّ هَؤُلاَءِ حُرِمَ الصَّدَقَةَ؟ قَالَ: نَعَمْ). ونجد هنا أمراً مشابهاً لما ذكر في تأريخ الطبري، إذ ذكرت مؤشرات أساسية كقرائن على غدير نُحم، ومنها المكان والزمان والعودة من حجّة الوداع ورواية الخبر عن أحد أبرز رواة حديث الغدير؛ إلا أنّ مسلم بدل أن يذكر الحديث المتعارف الذي ينصبّ بمصلحة عليٍّ، نراه استبدله بحديث الثقلين الذي ينصبّ بمصلحة جميع بني هاشم. هناك عدّة ملاحظاتٍ هامّةٍ حول هذا الحديث الذي نقله مسلم عن زيد بن أرقم، منها

العدد الثاني / ذو الحبة / ٢٠٥٥ هـ ﴿ عَمَا اللهِ اللهُ ال

ادّعاء زيد بأنّه أصبح طاعناً في السنّ ونسيانه بعض ما سمعه عن النبيّ. فمن المكن أنَّ مؤلِّف الكتاب جعل كهولة سنّ زيد بن أرقم ذريعةً للتشكيك بحقيقة حديث الغدير المتعارف والذي رواه بنفسه سابقاً... ومنها إنّ نصّ حديث الثقلين المعروف الذي روي هنا يشابه إلى حدٍّ كبير النصّ الذي روي في مصادر الشيعة لأنّ عبارة (أهل البيت) قريبةٌ جداً من معنى (العترة) التي كُلُّف المسلمون بالتمسُّك بها بعد القرآن. وما يثير الدهشة حول هذا الحديث هو مضمونه الضعيف الذي تمّ التركيز فيه على معرفة من هم أهل البيت» (٢٤٣).

نظراً للأجواء السياسية التي كانت سائدةً في عهد الخلفاء الراشدين، يمكن القول إنّ تفسير السيّدة دقاق لحديث الغدير اعتهاداً على بعض المفاهيم الهامشية المذهبية أو السياسية ينطبق مع تفسير معارضي الإمام علي عليه لا كنه لا ينسجم مع تفسيره وتفسير شيعته. إنّ مجريات الأحداث في واقعة غدير خُم وخطبة رسول الله عَلَيْكِ اللهُ واضحةٌ للجميع، لكنّ المشكلة الأساسية كانت تكمن في توجّهات الأنظمة الحاكمة آنذاك والتي اغتصبت الخلافة من أهلها، لذا اقتضت الضرورة طمس الحقائق وحذف بعض الروايات وترويج أخبارِ كاذبةٍ ومحرَّفةٍ تنصبُّ في مصلحة السلطة، وعلى هذا الأساس فإنّ الموالين للإمام على عليُّ السيالِ سواءٌ في عهد الخلفاء الراشدين أم في العهدين الأموي والعباسي لم يغيّروا الحقائق مطلقاً، بل النظام الغاصب للخلافة هو من فعل ذلك حفاظاً على هيمنته.

وتضيف السيّدة دقاق قائلةً: «بغضّ النظر عن أهميّة خطبة الغدير دينياً وارتباطها بالقرائن والتفاسير العديدة التي طرحت حولها، فالحقيقة الثابتة هي كلام النبيّ الذي أثار جدلاً: «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ»؛ لأنّه الإطار العامّ لجميع الآراء والتعديلات التي طرحت حول الغدير بين الشيعة والسنّة، والتغيير الوحيد الذي طرأ على هذه الحديث هو أن بعض المصادر استبدلت كلمة (مولى) بـ (ولي) وهما من جذر واحدٍ. فهذه الحقيقة ثابتةٌ ومصونةٌ عن التحريف رغم كلّ الشروح والتفاسير المطروحة بين مختلف الفرق والمذاهب الشيعية والسنّية، وذلك يدلّ على حتمية صدور هذا الحديث في تلك الواقعة التأريخية ويثبت وجود الكثير من الوقائع والأحاديث الواقعية المرتبطة بها، لكنّ الشيعة والسنّة بدل أن يذكروها بالكامل قاموا بتعديلها وتحويرها لكي تنسجم مع مشاربهم العقائدية والسياسية، ففي القرنين الثاني والثالث شهدت الساحة نقاشاً محتدماً على هذا الصعيد» (٢٤٤).

## ■ نتيجة البحث:

هناك مؤاخذاتٌ يطرحها الباحثون الغربيون حول مصادر السيرة التي يضطرّ كلّ باحثٍ للرجوع إليها إن أراد دراسة موضوع الغدير، نذكر منها ما يلي على سبيل المثال لا الحصر:

- ١ ) اختلافها في ذكر الوقائع.
  - ٢) عدم حياديتها.
- ٣) عدم وجود دراساتٍ منهجيةٍ ذات أسلوبِ نقديٍّ حولها.
  - ٤) نقلها معلو ماتِ انتقائيةً.
  - ٥ ) عدم دقَّتها في نقل أحاديث السيرة.
- ٦) عدم وجود معيار مناسب فيها يتم من خلاله المقارنة بين نصوص أحاديث السيرة.
  - ٧) اقتصارها على مصادر محدودة.

بعض الباحثين الغربيين استدلُّوا على شهرة حديث الغدير وشيوعه في المجتمع الإسلامي الأوّل بشواهد تأريخية وأحاديث مروية، وأشكلوا على بعض الفئات الاجتماعية التي تجاهلته لأغراض معيّنة، وهناك نظريةٌ يطرحها عددٌ من هؤلاء



الباحثين حول مدى تغطية مصادر التأريخ والحديث لواقعة الغدير فحواها أنّ أخبار هذه الواقعة تأثّرت بالأجواء السياسية والمذهبية التي سادت في نهاية العهد الأموي وبداية العهد العباسي، حيث قلّل الأمويون من شأنها وتجاهلها خلفهم العباسيون، وذلك لأجل إثبات أحقّيتهم بالخلافة مقابل منافسيهم العلويين. إضافةً إلى ما ذكر، هناك أمرٌ آخر لا يمكن تجاهله على هذا الصعيد وقد طرحه باحثون غربيون أيضاً، وهو تأثّر أوساط أهل السنّة بالتوجّهات التي كانت سائدةً طوال تلك الفترة، حيث كان يتمّ التعتيم على كلّ حقيقةٍ لا تتناسب مع آرائهم ومعتقداتهم.

رغم أنَّ بعض الباحثين الغربيين في ظاهر الحال التزموا جانب الحياد في دراساتهم التي قاموا بها حول تفسير حديث الغدير من قبل الشيعة والسنّة، إلا أنّنا نرى بعض تلك الدراسات متأثّرةً بآراء أهل السنّة بالتحديد والتي يراد منها نفي صلة واقعة غدير نُحم بتنصيب الإمام عليّ عليُّلا خليفةً للمسلمين، وحتّى الذين اعترفوا بوجود صلةٍ بين الأمرين، نجد أنّهم لم يتّخذوا مواقفاً حياديةً بالكامل.

قضية تحريف حديث الغدير والتغييرات التي طرأت عليه هي من المسائل الأخرى التي طرحها هؤلاء الباحثون على هذا الصعيد، وأكَّدوا على أنَّ الأغراض السياسية لبني العباس هي إحدى العوامل التي أدّت إلى ذلك، حيث حاولوا استبدال نصّ الحديث بعباراتٍ ومضامين تخدم مصالحهم وتتناسب مع مشاربهم، ولكنّ القول بأنّ عبارة: «اللّهم والِ من والاه وعادِ من عاداه» ليست من الحديث وقد أضيفت إلى قول رسول الله عَيْنِاللهُ: «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌ مولاهُ» هو ادّعاءٌ باطلٌ، إذ لا توجد شواهد أو أدلَّة تثبت صحَّة هذا الادّعاء، وهو رأيٌ شاذٌّ طرحه المتعصّبون الذين كذّبوا نسبة هذه العبارة إلى الحديث.

## \* هوامش البحث \*

1 - موجان مؤمن هو أحد أتباع الديانة البهائية، ألّف كتاباً تحت عنوان (مقدّمة حول التشيّع، تأريخ الشيعة الإمامية الاثنا عشرية ومعتقداتهم) باللغة الفارسية تضمّن فصلاً تحت عنوان (خلافة النبيّ محمّد عَيَّالُهُ) قال فيه: "خلافة النبيّ محمّد هي إحدى المسائل الأساسية التي تحظى بأهمية بالغة في الإسلام الشيعي كما أنّها عاملٌ اساسيٌّ وهامٌّ يميّز الشيعة عن الأكثرية السنية". ومن ثمّ ابتدأ بحثه من حديث يوم الإنذار الذي يعود تأريخه إلى الأيام الأولى من البعثة النبوية وختمه في نهاية المطاف بها حدث في الأيام الأخيرة من البعثة النبوية المباركة في يوم الغدير وذكر قصّة الدواة والقرطاس، وضمن طيات بحثه تطرّق إلى ذكر العديد من المواقف التي أخبر رسول الله عنه المسلمين فيها بأنّ الإمام عليّ بن أبي طالب عليه هو الخليفة من بعده. راجع كتاب موجان مؤمن: مقدمه اي بر تشيّع، تاريخچه وعقيده شيعه دوازده امامي (باللغة الفارسية)،

(An Introduction to Shi'a Islam - The History and Doctrines of Twelver Shi'ism. United States, Yale University Press. 1985. pp. 11 - 15).

- 2 historicism.
- 3 phenomenological
- 4 The Heart Of Islam Enduring Values fo Humanity, Sayyed Hossein Nasr, New York. 2002, Preface. P. viii.
- 5 Brockelmann, Von Carl.
- 6 Geschichte der islamischen Volker und Staaten.

ترجم هذا الكتاب من اللغة الألمانية إلى العربية تحت عنوان (تأريخ الشعوب الإسلامية) بواسطة نبيه أمين فارس ومنير البعلبكي. ولكن لو أردنا ترجمة عنوان الكتاب بشكلٍ ينطبق مع العنوان الأصلي فالصحيح أن نسميه (تأريخ الشعوب والبلدان الإسلامية).

7- كارل بروكلهان، تأريخ الشعوب الإسلامية، ترجمه إلى العربية: نبيه أمين فارس / منير البعلبكي، ص ٣١\_٦٧.

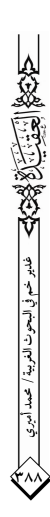
8 – المصدر السابق، ص ٨٣.

- 9 M. Rodinson, Mahomet, Paris, 1961
- 10 M. Rodinson.
- 11 R. Paret, Muhammad und der Koran, 1975.
- 12 R. Part.

- 13 Brockelmann. Von. Carl, Geschichte der islamischen Volker und Staaten, 1939.
- 14 Brockelmann. Von. Carl.
- 15 Muhammad.
- 16 Encyclopedia of the Qur'an.
- 17 Uri Rubin.
- 18 Muhammad.
- 19 Encyclopedia of Religion, 2nd Edition.
- 20 Karen Armstrong.
- 21 Muhammad at Madina.
- 22 W. Montgomery Watt.
- 23 Muhammad: prophet and statesman
- 24 W. Montgomery Watt.
- 25 Muhammad.
- 26 Merriam Webster's Encyclopedia of World Religions.
- 27 Muhammad: A Biography of the Prophet.
- 28 Karen Armstrong.
- 29 Ali b. Abi Talib.
- 30 Encyclopedia of Islam, 2nd edition.

للسيدة لورا فيشيا فاغليري هي مستشرقة إيطالية وأستاذة في L. veccia Vaglieri. -31
 جامعة (Naples) الإيطالية في فرع تأريخ الإسلام.

- 32 Ali b. Abi Talib.
- 33 Encyclopedia of Qur'an.
- 34 Ali S. Asani.
- 35 Farewell Pilgrimage.
- 36 Encyclopedia of Qur'an.
- 37 Devin J. Stewart.
- 38 Islam. A. Short History.
- 39 Karen Armstrong.
- 40 ShI`I Islam.
- 41 The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.



- 42 Joseph A. Kechichean.
- 43 Syed Hussein M. Jafri.
- 44 Hamid Dabashi.
- 45 Ahmad Moussalli.
- 46 How did the early Shi'a become Sectarian.
- 47 Journal of the American Oriental Society, Vol. 75. No. 1. (Jan Mar., 1955) pp. 1 13.
- 48 Marshall G. S. Hodgson.
- 49 Shi`ate
- 50 Merriam Webster's Encyclopedia of World Religions.

51 - راجع: أنساب الأشراف، البلاذري، الصفحات: ١٠٨ و ١١٠ و ١١٠؛ تفسير ابن كثير، ج ٢، ص ١٥. ومن الجدير بالذكر أنّ ابن كثير لا يعتقد بأنّ قوله تعالى: «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينكُمْ وَينكُمْ وَمَن الجدير بالذكر أنّ ابن كثير لا يعتقد بأنّ قوله تعالى: «الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيناً» قد نزل حول واقعة الغدير، لكنّه أكّد على أنّ رسول الله عَيَالِيُهُ قد قال في يوم الغدير: «مَن كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاه».

52 - The Unifying Of The Arabs.

53 - أُسد الغابة، ابن الأثير، ج ١، ص ٣٦٨ ـ ٣٦٩، ج ٢، ص ٢٣٣، ج ٣، ص ٩٢ ـ ٩٣ و ٢٧٤ و ٣٢١، ج ٤، ص ٢٨، ج ٥، ص ٦، وغيرها.

54 - وقعة صفّين، نصر بن مزاحم المنقري، ص ٣٣٨.

55 - مجمع البيان، الطبرسي، ج ٣، ص ٢٧٣ ـ ٢٧٤.

56 - السنن الكبرى، النسائي، ج ٥، ص ٤٥، ١٣٠، ١٣٤، ١٣٤، ١٣٥، ١٣٦، ١٥٥.

57 - سنن ابن ماجه، ابن ماجه، ج ۱، ص ٥٤؛ سنن الترمذي، الترمذي، ج ٥، ص ٧٩٢؛ فتح البارى، ابن حجر، ج ٧، ص ١٦.

- 58 Muhammad.
- 59 Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.
- 60 Trude Ehlert.
- 61 The Mission of Muhammad.
- 62 The history of Islamic political thought: from the Prophet to the present.
- 63 Antony Black.
- 64 The Succession to Muòhammad: A Study of the Early Caliphate.

- 65 Wilferd Madelung.
- 66 Ali b. Abi Talib.
- 67 Encyclopedia of Islam, 3 d Edition.
- 68 Robert M. Gleave.
- 69 Ali b. Abi Talib.
- 70 The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.
- 71 Abdulaziz Sachedina.
- 72 Some Imami Shi'i Views on the Sahaba.
- 73 E. Kohlberg.
- 74 Ali.
- 75 Merriam-Webster's Encyclopedia of World Religions.
- 76 Ahl al-Bayt.
- 77 The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.
- 78 Mary Elaine Hegland.
- 79 The Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization.
- 80 Marshall G. S. Hodgson.
- 81 The Evolution of the Shia.
- 82 E. Kohlberg.
- 83 Early Shi'ism in History and Research.
- 84 Shi'ism.
- 85 E. Kohlberg.
- 86 Shi'ism.
- 87 Heinz Halm.
- 88 Shi'ism.
- 89 Encyclopedia of Religion, 2nd Edition.
- 90 Wilferd Madelung.
- 91 Shi'a.
- 92 Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.
- 93 Wilferd Madelung.
- 94 Imāma.
- 95 Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.











- 96 Wilferd Madelung.
- 97 Imāma.
- 98 Encyclopedia of Religion, 2nd Edition.
- 99 Wilferd Madelung.
- 100 Shi'a.
- 101 Encyclopedia of Islam and the Muslim World.
- 102 Robert M. Gleave.
- 103 Imāma.
- 104 The Oxford Encyclopedia of the Islamic World.
- 105 Abdulaziz Sachedina.
- 106 Ali b. Abi Talib.
- 107 Encyclopedia Iranica.
- 108 E. Kohlberg.
- 109 I. K. Poonawala.
- 110 Ali b. Abi Talib.
- 111 Encyclopedia of Religion, 2 nd Edition.
- 112 Reza Shah-Kazemi.
- 113 The Question of Succession.
- 114 The Shi'ite Religion.
- 115 Donaldson.
- 116 Shi'a.
- 117 The Quran: an Encyclopedia.
- 118 Arzina R. Lalani.
- 119 Recent Research into the History of Early Shi'ism.
- 120 Encyclopedia of Islam and the Muslim World.
- 121 Robert M. Gleave.
- 122 An Introduction to Shi'i Islam: The History and Docuines of Twelver Shi'ism.
- 123 Moojan Momen.
- 124 Walayah.
- 125 The Quran: an Encyclopedia.
- 126 Hermann Landolt.

- 127 Early Shi'i thought: the teachings of Imam Muhammad al-ir.
- 128 Arzina R. Lalani.
- 129 Ghadir Khumm.
- 130 Encyclopedia Iranica.
- 131 Maria Massi Dakake.
- 132 Ghadir Khumm.
- 133 Encyclopedia Iranica.
- 134 Ahmad Kazemi Moussavi.
- 135 Claiming the past: Ghadir Khumm and the Rise of Hafizi Historiography in Late Fatimid gypt.
- 136 Paula Sanders.
- 137 Ghadir Khumm.
- 138 The Quran: an Encyclopedia.
- 139 Asma Afsaruddin.
- 140 Ghadir Khumm.
- 141 Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition.
- 142 L. veccia Vaglieri.
- 143 The Ghadir Khumm Tradition: Walayah and the Spiritual Distinctions of Ali b. Abi Talib.
- 144 The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam.
- 145 Maria Massi Dakake.
- Maria Massi Dakake. -146 السيدة ماريا ماسي دقاق هي أستاذة في قسم الدراسات الدينية بجامعة جورج ميسون الأمريكية.
- 147 The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam.
- 148 The Ghadir Khumm Tradition: Walayah and the Spiritual Distinctions of Ali b. Abi Talib.
- Robert M. Gleave . 149 البروفسور روبرت غليف هو أستاذ في قسم الدراسات العربية والإسلامية بجامعة إكسيتر البريطانية.
- 150 Recent Research into the History of Early Shi'ism.
- 151 The Succession to Muhammad.
- 152 Wilferd Madelung.



- The Succession to Muòhammad: A Study of the Early Caliphate. (Cambridge:

Cambridge University Press, 1996)

154 - من الأبحاث التي تطرّق إليها السيد غليف:

- Recent Research into thi History of Early Shi'ism", p.1603): P. Sanders, "Claiming the Past: Ghadır Khumm and the Rise of Hafizi .Historiography in late Fatimid Egypt", Studia Islamica, 75 (1992): 81–104
- 155 Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early Shi'ism, in: History Compass 7/6, 2009, pp. 1593–1605.

156 - السيد ويلفرد ماديلونغ لم يقل إنّ الإمام عليّ عليّ الله قد نصّب للخلافة على أساس نصّ من قبل الله تعالى، لكنّه قال إنّ هذا التنصيب معقولٌ لأنّه لا يتعارض مع العرف الذي كان سائداً في الجزيرة العربية آنذاك.

- 157 Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early Shi'ism, in: History Compass 7/6, 2009, pp. 1593–1605.
- 158 M. Morony, "Review of The Succession to Muammad: A Study of the Early Caliphate", JNES, 59.2 (2000): 153.
- 159 W. A. Graham, "Review of The Succession to Muammad: A Study of the Early Caliphate", Muslim World, 89.2 (1999): 194.
- 160 E. L. Daniel, "Review of The Succession to Muammad", Middle East Journal, 52.3 (1998): 471.
- 161 I. Mattson, "Review of The Succession to Muammad", Journal of Religion, 78.2 (1998): 321.
- 162 P. Crone "Review of The Succession to Muammad", Times Literary Supplement, 4897 (7 Feb, 1997): 28.
- 163 L. Caetani, Annali dell' Islam, Milan: U. Hoepli, 1905.
- 164 William Montgomery Watt, Early Islam: Collected Articles, Edinburgh: Edinburgh University Press, 1990.
- 165 Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early Shi'ism, in: History Compass 7/6, 2009, pp. 1593–1605.

166 - المفكّر هارالد موتزكي هو أحد هؤ لاء الباحثين، وسوف نتطرّق إلى بيان آرائهم لاحقاً.

- 167 The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate, 1997, Cambridge University Press, p. 18.
- 168 Ibid, p. 35.
- 169 Ibid, p.18.
- 170 Ibid, p. 253.
- 171 L. veccia Vaglieri.
- 172 Ghadir Khumm.
- 173 Veccia Vaglieri L., "Ghadir Khumm" in: Encyclopedia of Islam, 2nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991.
- 174 Maria Massi Dakake.
- 175 Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, pp. 36-37.
- 176 Jacob Lassner.
- 177 Jacob Lassner, "The Shaping of Abbasid Rule", Princeton, 0.
- 178 Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, p. 38.
- 179 Harald Motzki.
- 180 The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources
- 181 The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources, edited by: Harald Motzki, Leidin, Brill, 2000, Introduction, pp. xiv-xv.
- 182 Ibid.
- 183 Ibid.
- 184 Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, Chapter II, pp.47-48.
- 185 تقصد السيدة دقاق من هذه الحرب (حرب صفّين) حيث أشارت إلى هذا الأمر أيضاً في كتابها (مجتمع الكاريزماتية، هوية الشيعة في باكورة الإسلام).
- 186 Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, Chapter II, pp.43-44.
- 187 Ibid.
- 188 Ibid, pp.41-43.



189 - نقلت السيدة ماريا ماسي دقاق هذا الحديث من كتاب (شرح نهج البلاغة) لابن أبي الحديد، ج ٦، ص ١٦٧ \_ ١٦٨ (الغدير، الأميني، ج ١، ص ١٦١). وقالت: "هناك تساؤل يُطرح حول صحّة ما قاله الإمام عليّ لأعضاء الشوري لأنّ الراوي لهذا الخبر، أي عامر بن واثلة الذي نقل حديث الغدير أيضاً، كان موالياً له وقد سمع الحديث صدفةً، وكذلك فإنّ اجتماع الشوري كان محاطاً بحراسة مشدّدة". لكنّها قالت بعد ذلك: "تذكير الإمام علىّ الناس بخطبة غدير خُم دون أن يذكر تفاصيل أخرى بحيث تتناقل مصادر الفريقين شيعةً وسنّةً كلامه، دليلٌ على قبول هذه الخطبة بصفتها فضيلة معنوية له، وهذا ما كان مشهوراً على نطاقٍ واسع بين مختلف مؤلَّفي المصادر الإسلامية في العصور الأولى".

190 - قالت السيّد دقاق: "ربّم يكون سبب هذا الطلب هو تمرّد بعض النافذين وإنكارهم أحقّيته بالخلافة، حيث تشير الأخبار إلى أنّ ١٢ أو ١٣ شخصاً قد استجابوا لأمره وجميعهم من المسلمين الأوائل الذين شهدوا حرب بدر". (مسند أحمد بن حنبل، ج ١، ص ١١٨ ـ ١١٩؛ البداية والنهاية، ابن كثير، ج ٧، ص ٢٧٦ -٢٧٧). وقالت: "وتفيد بعض الأخبار أنّ سبعين مسلمًا ممّن شاركوا في حرب بدر قد انضمّوا إلى جيش الإمام على في حرب صفّين". (وقعة صفّين، نصر بن مزاحم، ص ٢٣٦). وأضافت: "ولكن كما يبدو فإنّ العدد المذكور في كتب التأريخ قليلٌ جدًّا، ومن المحتمل أنَّ هذه الكتب لم تذكر الأكثرية التي كانت حاضرة في يوم الغدير بعد حجّة الوداع. أمّا أخبار الشيعة حول هذا الموضوع فتذكر أنّ البراء بن عازب الذي كان داعهاً للإمام على منذ وفاة رسول الله والذي يعتبر أحد رواة حديث الغدير، قد وقف إلى جانب الإمام عليّ في جميع حروبه في أيام خلافته لكنّه لم يشهد بهذا الحديث في يوم الرحبة". (الأمالي، الشيخ الصدوق، ص ١٠٧ ١٠٨). وقالت أيضاً: "البراء بن عازب كان يوافي الإمام عليّ وابن عباس بآخر الأخبار من سقيفة بني ساعدة عندما كانا مشغولين بتجهيز رسول الله بعد وفاته". (شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ١، ص ٢١٩ ـ ٢٢٠)

191 - نقلت الباحثة هذه الحادثة من مسند أحمد بن حنبل، ج ٥، ص ٤١٩؛ البداية والنهاية، ابن کثیر، ج ۷، ص ۲۷۷.

192- سعد بن أبي وقّاص هو أحد أعضاء الشوري التي عيّنها عمر بن الخطاب كي يختاروا من بينهم خليفةً بعده، كما أنّه لم يشارك في حرب صفّين إلى جانب الخليفة الشرعي الإمام على إلبُّالٍ ضدّ معاوية بن أبي سفيان.

193- نقلت الباحثة هذا الخبر من كتاب أنساب الأشراف، البلاذري، ج ٤، ص ٩٣. وقالت: "نستنتج من استدلال معاوية أنّه يعتبر ذنبه أهون من ذنب سعد بن أبي وقّاص تجاه الإمام عليّ رغم أنّه عارضه بشكلٍ مباشرٍ وسعد توانى عن نصرته فقط، وبرّر ذلك بأنّه لم يكن حاضراً في يوم الغدير مثل سعد".

194- نقلت الباحثة هذا الخبر من كتاب مروج الذهب، ج ٢، ص ٣٧٣. وقالت: "هذا الخبر لم ينقل إلا في كتاب مروج الذهب للمسعودي المعروف بولائه للشيعة".

195- راجع: المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري، ج ٣، ص ٣٦٦ و ٢٦٧ و ٣٧١؛ أنساب الأشراف، البلاذري، ص ٢٥١؛ تأريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ٢٥، ص

196 للاطّلاع أكثر، راجع: أُسد الغابة، ابن الأثير، ج ٤، ص ٣٥٥؛ الطبقات الكبرى، ابن سعد، ج ٧، ص ٣٥٠ و ٣٣١ / ج ٥٩، ص ٥٥ و ٢٧؟ ج ٧، ص ٢٠٤؛ تأريخ مدينة دمشق، ابن عساكر، ج ٤، ص ٣٣٣ / ج ٥٩، ص ٥٥ و ٢٧؟ تأريخ الطبري، الطبري، ج ٢، ص ٢٢١ و ٣٥٨؛ البداية والنهاية، ابن كثير، ج ٥، ص ٣٧٦ / ج ٨، ص ٢٣٠.

197- الغدير في الكتاب والسنّة والأدب، عبد الحسين الأميني، ج ١، ص ١٠؛ معجم البلدان، ياقوت الحموي، ج ٢، ص ١١١ و ٣٨٩.

198- الغدير في الكتاب والسنّة والأدب، عبد الحسين الأميني، ج ١، ص ١٤٤.

199 - في مبحث (تفسير الشيعة والسنّة لحديث الغدير) سوف نتطرّق إلى مناقشة رأي السيّدة ماريا ماسي دقاق حول سكوت البراء بن عازب وعدم شهادته بصحّة حديث غدير خُم ودهشة الإمام على إليّالا من هذا الموقف المتخاذل بعد أن أقرّ الأنصار له بالولاية في يوم الرحبة.

200 - Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, Chapter II, p.36.

201 - Ibid, p.36.

202 - Ibid, pp.36-37.

203 - Ibid, p.38.

204 - Ibid, p.37.

205 - Ibid, pp.37-38.

206 - Veccia Vaglieri L., "Ghadir Khumm" in: Encyclopedia of Islam, 2nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991

الْمِنْ الْمِيْدُ الْمِيْدِ عَمِيْدِ خَمِ فِي البحوث الغربية / عمد أميري

- 207 Paula Sanders.
- 208 ... most Sunni authorities ignored the event, and those Sunnis who accepted the event as an historical fact naturally rejected the Shi'i interpretation. (Sanders Paula, "Claiming the past: Ghadir Khumm and the Rise of Hafizi Historiography in Late Fatimid Egypt" in: Studia Islamica, No.75 (1992), p.88).
- 209 Veccia Vaglieri L., "Ghadir Khumm" in: Encyclopedia of Islam, 2nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991.
- 210 Early Shi'i thought: the teachings of Imam Muhammad al-Baqir.

211- أرزينا آر. لالاني، الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر، ترجمة الدكتور فريدون بدره اي، ص ٨٦\_٨٨.

- 212 Halm Heinz, Shi'ism, (Second Edition), translated by: Janet Watson & Marian Hill, Edinburgh University Press, Edinburgh, 2004, p.5.
- 213 Ibid, pp.7-8.
- 214 Ibid, pp.7-8.
- 215 The Succession to Muòhammad: A Study of the Early Caliphate.
- 216 The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate, 1997, Cambridge University Press, p. 18.
- 217 Ibid, p. 35.
- 218 Ibid, p.18.
- 219 Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, Chapter II, pp.44-46.
- 220 Ibid, p.42.
- 221 Ibid, pp.43-44.
- 222 الأجواء في تلك الآونة لم تكن بصالح الإمام عليّ التلالا مع أنّه كان يتقلّد منصب الخلافة، حيث عارضه الكثير من الناس وحاربه بعضهم كما أنّه كان يخشى أيضاً من انقلاب بعض

عسكره عليه بذريعة مخالفته لسيرة الشيخين وعدم سكوته عن البدع التي روّجا لها، وحتى إنّ البعض لم يتورّع من التذرّع بأنّه خالف سنة النبيّ عَيْلُهُ، لذلك شكا قائلاً: "قد عملت الولاة قبلي أعمالاً خالفوا فيها رسول الله عَيْلُهُ متعمدين لخلافه ناقضين لعهده مغيرين لسنته، ولو حملت الناس على تركها وحوّلتها إلى مواضعها وإلى ما كانت في عهد رسول الله عَيْلُهُ لتفرّق عني جندي حتى أبقى وحدي أو قليل من شيعتي الذين عرفوا فضلي وفرض إمامتي من كتاب الله عزّ وجلّ وسنة رسول الله عَيْلُهُ ... والله لقد أمرت الناس أن لا يجتمعوا في شهر رمضان إلّا في فريضة، وأعلمتهم أنّ اجتماعهم في النوافل بدعةٌ، فتنادى بعض أهل عسكري من يقاتل معي: يا أهل الإسلام، غيّرت سنة عمر، ينهانا عن الصلاة في شهر رمضان تطوّعاً. ولقد خفت أن يثوروا في ناحية جانب عسكري، ما لقيت من هذه الأُمّة من الفرقة وطاعة أمّمة الضلالة والدعاة إلى النار". الكافي، الكليني، ج ٨، ص ٥٩ – ٣٢؛ بحار الأنوار، المجلسي، ج ٣٩، ص ٩٥ – ٣٢؛ بحار الأنوار، المجلسي، ج ٣٩، ص ٩٣ – ٣٢؛ بحار الأنوار،

- 223- للاطّلاع أكثر، راجع: نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار، السيّد عليّ الميلاني، ج ٩، ص ١٣٤.
- 224 أسنى المطالب في مناقب سيّدنا عليّ بن أبي طالب (كرّم الله وجهه)، شمس الدين محمّد بن محمّد الجزري الشافعي، ص ٤٩ ـ ٥٠. (راجع: الغدير، العلامة الأميني، ج ١، ص ٣٩٦)
- الغدير، العلامة (راجع: الغدير، الحاكم النيسابوري، ج  $^{8}$ ، ص  $^{8}$  الغدير، العلامة الأميني، ج  $^{1}$ ، ص  $^{8}$  ، ص  $^{8}$
- 226- وقعة صفّين، نصر بن مزاحم الكوفي، ص ٣٣٨؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ٨، ص ٢٠٤) ص ٢١، الخطبة رقم ١٢٤. (راجع: الغدير، العلامة الأميني، ج ١، ص ٤٠٤)
- 227 ينابيع المودّة، القندوزي الحنفي، ج ٣، ص ١٥٠. (راجع: الغدير، العلامة الأميني، ج ١، ص ٢٥٨. (راجع: العدير، العلامة الأميني، ج ١، ص ٣٩٨)
- 228- المناقب، الخطيب الخوارزمي، ص ١٩٩، (راجع: الغدير، العلامة الأميني، ج ١، ص 228)؛ شرح نهج البلاغة، ابن أبي الحديد، ج ١٠، ص ٥٦، الخطبة رقم ١٧٨؛ لطائف أخبار الأول في من تصرّف بمصر من أرباب الدول، الإسحاقي، ص ٦١. (راجع: الغدير، العلامة الأميني، ج ٢، ص ١٧٦ ١٧٧).
- 229 Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, Chapter II, p.35.

- 231 Madelung Wilferd, "Imāma", in: Encyclopedia of Islam, 2 nd Edition, Vol. 3, under the patronage of the International Union of Academies, Leiden, E.J. Brill, 1986.
- 232 Asma Afsaruddin.
- 233 The Quran: an Encyclopedia.
- 234 Afsaruddin Asma, "Ghadir Khomm" in: The Quran: an Encyclopedia, Edited by Oliver Leaman, Routledge, London, 2006.
- 235 للاطّلاع أكثر، راجع: كمال الدين وتمام النعمة، الشيخ الصدوق، ص ٢٧٧؛ الغيبة، النعماني، ص ٥٧؛ بحار الأنوار، العلامة المجلسي، ج ٣١، ص ٤١١؛ الغدير في الكتاب والسنّة والأدب، العلامة الأميني، ج ١، ص ١٦٥.

236 - L. veccia Vaglieri.

237 - Veccia Vaglieri L., "Ghadir Khumm" in: Encyclopedia of Islam, 2 nd ed., vol. 2, Brill, Leiden, 1991.

238 - للاطّلاع أكثر، راجع: مسند أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل، حيث نقل الأحاديث التالية عن رسول الله عَيْنَ في يوم الغدير: "أليس الله أولى بالمؤمنين؟!" قالوا: بلى، قال: "اللّهم من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ، اللّهم والِ من والاهُ وعادِ من عاداهُ" ج ١، ص ١١٨؛ "ألستم تعلمون أنّي أولى بلكؤمنين من أنفسهم؟!" قالوا: بلى، قال: "ألستم تعلمون أنّي أولى بكل مؤمنٍ من نفسه؟!" قالوا: بلى... فأخذ بيد عليٍّ فقال: "من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ اللّهم والِ من والاهُ و عادِ من عاداهُ" ج ٤، ص ٢٨١؛ "أتعلمون أنّي أولى بالمؤمنين من أنفسهم؟!" قالوا: نعم يا رسول الله، قال: "من كنتُ مولاهُ فهذا مولاهُ، اللّهم والِ من والاهُ وعادِ من عاداهُ" ج ٤، ص ٣٠٠؛ "اللّهم من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ، اللّهم والِ من والاهُ وعادِ من عاداهُ" ج ٥، ص ٣٠٠؛

راجع أيضاً: المستدرك على الصحيحين، الحاكم النيسابوري: "إنّ الله عزّ وجلّ مولاي وأنا مولى كلّ مؤمنٍ" ثمّ أخذ بيد عليّ (رضي الله عنه) فقال: "من كنتُ مولاهُ فهذا وليّه، اللّهم وال من والاهُ وعادِ من عاداهُ" ج ٣، ص ٣٧٠، وبعد أن نقل هذا الحديث قال: "هذا حديث صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه بطوله" ج ٣، ص ١٠٩، كما قال في موضع

العدد الثاني / ذو الحبجة / ٥٣.

آخر: "شاهده حديث سلمة بن كهيل عن أبي الطفيل، أيضاً صحيح على شرطهما "ج١، ص۱۱٦ / ج۳، ص ۲۷۱.

راجع أيضاً: مجمع الزوائد، الهيثمي: "من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ اللّهم والِ من والاهُ و عادِ من عاداهُ» ج ٩، ص ٢٠٤، نقل الهيثمي هذا الحديث عن أحمد بن حنبل، وقال: "ورجال أحمد ثقات"، كما نقل ما يلي: "... فقال إليه ثلاثون من الناس، قال أبو نعيم فقام ناس كثير فشهدوا حين أخذ بيده فقال: (أتعلمون أتى أولى بالمؤمنين من أنفسهم)، قالوا: بلي يا رسول الله، قال: "من كنتُ مولاهُ فعليٌّ مولاهُ، اللّهم وال من والاهُ وعاد من عاداهُ"، قال: فخرجت كأنّ في نفسي شيئاً، فلقيت زيد بن أرقم فقلت له، إنّي سمعت علياً يقول كذا و كذا، قال: فها تنكر قد سمعت رسول الله (صلى الله عليه وسلم) يقول ذلك". نقل الهيثمي هذا الحديث من أحمد بن حنبل، وقال: "رواه أحمد و رجاله رجال الصحيح غير فطر بن خلفة و هو ثقة".

راجع أيضاً: السُّنن الكبرى، النسائي، ج ٥، ص ٥٥: "من كنتُ وليه فهذا وليه، اللّهم وال من والاه وعاد من عاداه ...».

راجع أيضاً: المعجم الكبير، الطبراني، ج ٤، ص ١٧.

239 - منهاج السنّة النبوية، ابن تيمية، ج٤، ص ٢٣ ـ ٢٤. ابن تيمية كذّب قول النبيّ عَيَّا الله وزعم أنَّ أهل المعرفة بالحديث ينكرونه أيضاً يف حين أنَّ الأمر ليس كما يدَّعي، فابن كثير الذي لا يقلّ عنه تعصّباً قد أكّد على أنّ سند هذه العبارة قويٌّ في كتابه المعتبر لدى أهل السنّة (البداية والنهاية)، حيث قال: "وصدر الحيث متواترٌ أيقن أنّ رسول الله (صلّى الله عليه وسلّم) قاله، وأمّا (اللّهم وال من والأه) فزيادةٌ قوية الإسناد". البداية والنهاية، ج ٥، ص ٢٣٣.

240 - Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, Chapter II, p.34.

241 - Ibid, p.38.

242 - Ibid, pp.38-39.

أمّا الباحثة أرزينا آر. لالاني فقد قالت في كتابها (الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر): "إنّ أهل السنة يخالفون الشيعة في دعوى أنّ الآية: (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِينًا) قد نزلت بشأن غدير خُم وتعيين الإمام على عليُّلا خليفةً للنبي عَيُولاً إِنَّ وتحدّثت عن رأى الطبرى قائلةً: "رأى الإمام محمّد الباقر في تفسير قوله اللُّم اللُّهُ ﴿ عَدِيرَ خَمَ فِي البُّحُوثُ الغَرِبية / محمد أميري

تعالى: (الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ...) واضحٌ تماماً في مختلف مصادر الشيعة، حيث يقول إنّ هذه الآية نزلت بشأن غدير خُم عندما نصب النبيُّ علياً إماماً... أمَّا الطبرى فهو لا يكتفي بتجاهل الأخبار التي تؤيّد آراء الشيعة فحسب، بل إنّه يتعمّد ذكر أخبار بمضامين معيّنة للتشكيك بآرائهم... ومن الواضح غاية الوضوح أنَّه قد تكلُّف كثيراً لإنكار آراء الشيعة". الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر، أرزينا آر. لالاني، ترجمة الدكتور فريدون بدره ای، ص ۸۷ ـ ۸۸.

- Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: 243 Shi'ite Identity in Early Islam, Chapter II, pp.39-40. 244 - Ibid, p.47.

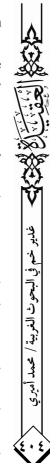
## \* مصادر البحث \*

- \* أحمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، دار صادر، بيروت.
- \* أحمد بن عبد الحليم الحرّاني المعروف بــ (ابن تيمية)، منهـاج الـسنة النبويـة، الطبعـة الأولـي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٩م.
- \* أحمد بن على بن حجر العسقلاني الشافعي، فتح الباري، الطبعة الثانية، دار المعرفة للطباعة والنشم ، بيروت.
- \* أحمد بن يحيى بن جابر بن داوود البلاذري، أنساب الأشراف، تحقيق وتعليق: الـشيخ محمّـد بـاقر المحمودي، الطبعة الأولى، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٩٧٤م.
- \* أرزينا آر. اللاني، الفكر الشيعي المبكر، تعاليم الإمام الباقر (باللغة الفارسية)، ترجمه إلى الفارسية: الدكتور فريدون بدره اي، الطبعة الأولى، منشورات فروزان روز، طهران، ١٣٨١ ش.
- \* إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري الدمشقي، البداية والنهاية، تحقيق وتدقيق وتعليق: على شيري، الطبعة الأولى، دار إحياء التراث العربي، ١٩٨٨م.
- \* إسهاعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري الدمشقي، تفسير القرآن العظيم، تقديم: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٩٩٢م.
- \* سليمان بن أحمد بن أيّوب الطبراني، المعجم الكبير، تحقيق وتخريج: حمدي عبـ د المجيـ د الـسلفي، الطبعة الثانية، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٤م.

- \* السيِّد عليَّ الميلاني، نفحات الأزهار في خلاصة عبقات الأنوار، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ.
- \* عبد الحسين أحمد الأميني النجفي، الغدير في الكتاب والسنّة والأدب، الطبعة الرابعة، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٧٧م.
- \* عزّ الدين على بن محمّد بن عبد الكريم الجزري المعروف بـ (ابن الأثمر)، أسد الغاية في معرفة الصحابة، دار الكتاب العربي، بيروت.
- \* علىّ بن الحسن بن هبة الله بن عبد الله الشافعي المعروف بـ (ابن عساكر)، تأريخ مدينة دمشق، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٤١٥هـ.
- \*الفضل بن الحسن الطبرسي، تفسير مجمع البيان، الطبعة الأولى، مؤسسة الأعلمي، بيروت،
- \* كارل بروكلهان، تأريخ الشعوب الإسلامية، ترجمه إلى العربية: نبية أمين فارس ومنير البعلبكي، الطبعة الخامسة، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٦٨م.
- \* محمّد باقر المجلسي، بحار الأنوار (ج ٣١)، تحقيق: الشيخ عبد الزهراء العلوي، دار الرضا، بيروت، ۱۹۸۳م.
- \* محمّد باقر المجلسي، بحار الأنوار (ج٩٣)، تحقيق: السيد إبراهيم الميانجي ومحمّد الباقر البهبودي، الطبعة الثانية المصحّحة، مؤسسة الوفاء، بيروت، ١٩٨٣م.
- \* محمّد بن إبراهيم النعماني، كتاب الغيبه، تحقيق: فارس حسون كريم، الطبعه الأولى، أنوار الهدى،
- \* محمّد بن جرير الطبري، تأريخ الطبري، مراجعه وتصحيح وضبط: نخبة من العلماء الأجلاء، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت.
  - \* محمّد بن سعد بن منيع الهاشمي المعروف بـ (ابن سعد)، الطبقات الكبرى، دار صادر، بيروت.
- \* محمّد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، إشراف، يوسف عبد الرحمن المرعشلي.
- \* محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّي المعروف بـ (الشيخ الصدوق)، كمال الدين وتمام النعمة، تصحيح وتعليق: على أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجراعة المدرسين، قم، ١٣٦٣ ش.
- \* محمّد بن عيسى الترمذي، سنن الترمذي، تحقيق وتصحيح: عبد الرحمن محمّد عثمان، الطبعة الثانية، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٩٨٣م.
- \* محمّد بن يزيد القزويني المعروف بـ (ابن ماجة)، سنن ابن ماجة، تحقيق وترقيم وتعليق: محمّد فؤاد

- عبد الباقي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت.
- \* محمّد بن يعقوب بن إسحاق الكليني، الكافي، تصحيح وتعليق: على أكبر الغفاري، الطبعة الرابعة، دار الكتب الإسلاميه، طهران، ١٣٦٢ ش.
- \* النسائي، السنن الكبرى، تحقيق: الدكتور عبد الغفّار سليمان البنداري والسيّد حسن كسروي، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩١م.
- \* نصر بن مزاحم المنقري، وقعة صفّين، تحقيق وشرح: عبد السلام محمّد هارون، الطبعة الثانية، المؤسسة العربية الحديثة للطبع والنشر والتوزيع، القاهرة، ١٣٨٢ه.
- \* نور الدين عليّ بن أبي بكر بن سليان الهيثمي، مجمع الزوائد، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٨٨م.
  - \* ياقوت الحموي، معجم البلدان، دار التراث العربي، بيروت، ١٩٧٩م.
- A fsaruddin Asma, "Ghadir Khomm" in: The Quran: an Encyclopedia, Edited by Oliver Leaman, Routledge, London, 2006.
- Armstrong Karen, "MUHAMMAD", in: Encyclopedia of Religion,2nd ed., vol. 9, Lindsay Jones, editor in chief, United States of America.
- Armstrong Karen, "Islam A Short History", 2002, New york.
- Asani Ali S., "Ali b. Abi Talib", in: Encyclopedia of the Qurān, v.1, Brill, Leiden, 2001, Black Antony, The history of Islamic political thought: from the Prophet to the present, Routledge, 2001, pp. 9-17: "The Mission of Muhammad".
- Crone P., "Review of The Succession to Muammad", Times Literary supplement, 4897 (7 Feb, 1997): 28.
- Dakake Maria Massi, "Ghadir Khomm" in: Encyclopedia Iranica.
- Dakake Maria Massi, The Charismatic Community: Shi'ite Identity in Early Islam, editor: Seyyed Hossein Nasr, State University, of New york press,2007.
- Doniger wendy (Consulting Editor), "SHI'ITE" in: Merriam-Webster's Encyclopedia of world Religions, wendy Doniger (Consulting Editor), Massachusetts.
- Doniger wendy (Consulting Editor), "Ali" in: Merriam-webster's Encyclopedia of world Religions, Wendy Doniger (Consulting Editor), Massachusetts.

- Doniger wendy (Consulting Editor), Muhammad" in: Merriam-webster's Encyclopedia of world Religions, Wendy Doniger (Consuling Ediror). Massachusetts.
- Ehlert Trude, "Muhammad" in : Encyclopedia of Islam,2nd Edition, vol. 7, Brill, Leiden, 1993.
- Gleave Robert M., Recent Research into the History of Early Shi'ism, in: History Compass 7/6, 2009.
- Gleave, Robert M., "Ali b. Abi Talib", in: Encyclopaedia of Islam(Three), Edited by: Gudrun Kramer Denis Matringe-John Nawas-Everett Rowson, Brill, 2011.
- Graham W.A., "Review of The Succession to Muammad: A Study of the Early Caliphate", Muslim World, 89.2 (1999): 194.
- Halm Heinz, Shi'ism, (Second Edition), translated by: Janet Watson Marian Hill, Edinburgh University Press, Edinburgh, 2004.
- Hegland Mary Elaine, "Ahl al-Bay" in: The Oxford Encyclopedia of the Islamic world. Editor in Chief: John L. Esposito, Oxford University press, 1995.
- Hodgson Marshall G. S., "How Did the Early Shi'a become Sectarian?", Journal of the American Oriental Society, Vol. 75, No. 1. (Jan. Mar., 1955).
- Hodgson Marshall G. S., The Venture of Islam: Conscience and History in a World Civilization, The University of Chicago Press, Chicago, 1974.
- Jacob Lassner, "The Shaping of Abbasid Ruld", princeton, 1980.
- Kazemi Moussavi Ahmad, "Ghadir Khomm" in: Encyclopedia Iranica.
- Kéchichian Joseph A. Jafri Syed Husain M. Dabashi Hamid Moussalli Ahmad, "Shi'i Islam" in: The Oxford Encyclopedia of the Islamic World, Editor in Chief: John L. Esposito, Oxford University Press, 1995.
- Kohlberg Etan Poonawala I. K., "Ali b. Abi Talib, in: Encyclopedia tranica.
- Kohlberg Etan (editor), Shi'ism, Hebrew University of Jerusalem, Israel, 2003.
- Kohlberg Etan, "Some Imami Shi'i views on the sahaba", Jerusalem Studies in Arabic and Islam 5 (1984), p. 143-175=BL, art. IX.
- Kohlberg Etan, From Imāmiyya to lthnā-'ashariyya, in: Bulletin of the school of Oriental and African Studies, university of London, Vol. 39, No. 3 (



- 1976), Cambridge University press on behalf of School of Oriental and African Studies.
- Kohlberg Etan,"The Evolution of the Shi'a", The Jerusalem Quarterly27 (1983), p. 109-126=BL, art. I (different pagination). originally published in Hebrew as "Ha-Shi'a: si'ato shel'All",in Zmanim 8 (1982), p. 16-23, repro in Martin Kramer (ed.), Meha'a u-mahpekha ba-islam ha-shi,i (protest and Revolution in Shfite Islam), Tel-Aviv 1985, p. 11 -30.
- Lalani Arzina R., "Shi'a" in: The Quran: an Encyclopedia, Edited by Oliver Leaman, Routledge, London, 2006.
- Landolt Hermann, "Walayah" in: The Quran: an Encyclopedia, Edited by Oliver Leaman, Routledge, London, 2006.
- Leaman Oliver (Editor), Tlte Quran: an Encyclopedia, Edited by Oliver Leaman, Routledge, London, 2006.
- Madelung Wilferd, "IMAMATE" in: Encyclopedia of Religion, 2nd, ed,., vol. 7, LindsayJones, editor: in chief, United States of America.
- Madelung Wilferd, "Imāma", in Encyclopedia of Islam, 2nd Edition, vol.3, under the patronage of the International Union of Academies, Leiden, E.J. Brill, 1986.
- Madelung Wilferd, "Shi'a"in: Encyclopedia of lslam,2nd Edition, vol. 9, Brill, Leiden. 1997.
- Madelung Wilferd. "Shi'ism", in: Encyclopedia of Religion, 2nd Edition. vol. 12, Lindsay Jones editor in chief, United States of America.
- Madelung Wilferd, The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate, 1997, Cambridge University Press.
- Momen Moojan, An Introduction to Shi'i Islam-The History and Docuines of Twelver shi'ism, United States, Yale University Press, 1985.
- Montgomery Watt W., Muhammad at Medina. Oxford University Press, 1956.
- Montgomery Watt W., Muhammad: prophet and statesman, Oxford University Press, 1961.
- Montgomery Watt William, Early Islam: Collected Articles, Edinburgh: Edinburgh University Press, 1990.
- Morony M., "Review of The Succession to Muhammad: A Study of the Early Caliphate", JNES, 59.2 (2000): 153.

- Motzki Harald (editor), The Biography of Muhammad: The Issue of the Sources, Leidin, Brill, 2000.
- Nasr Seyyed Hossein, The Heart of Islam-Enduring Values for Humanity, New York, 2002.
- Rubin Uri. "MUHAMMAD".in: Encyclopedia of Quran, vol 3, Brill, Leiden, 2003.
- Sachedina Abdulaziz. "Ali ibn Abi Talib", The Oxford Encyclopedia of the Islamic World' Editor in Chief: John L. Esposito, Oxford University Press, 1995.
- Sachedina Abdulaziz. "Imāmah" in Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World, Oxford University Press, 2007-2011:
- Sanders Paula, "Claiming the past: Ghadir Khumm and the Rise of Hafizi Historiography in Late Fatimid Egypt" in Studia Islamica, No. 75 (1992).
- Shah-Kazemi Reza. "Ali b. Abi Talib" in: Encyclopedia of Religion.2nd ed.., vol. 1, Lindsay Jones, editor in chief, United States of America.
- Stewart Devin J., "Farerwell Pilgrimage", in: Encyclopedia of Quran, Brill. Leiden, vol.2, 1991.
- Vaglieri Veccia L., "Ali b. Abi Talib" in: Encyclopedia of Islam.2nd Edition, vol. l" Brill, Leiden, 1986.
- Vaglieri Veccia L., "Ghadir Khumm" in: Encyclopedia of Islam.2nd ed., vol. 2. Brill, Leiden, 1991.



